
La Faculté de droit et science politique 
de Nice – Sophia Antipolis 

Le Centre d’études et de recherches en droit administratif, 
constitutionnel, financier et fiscal (EA 7267) 

et 
L’Institut de droit et de philosophie de 
l’Académie des sciences d’Azerbaïdjan 

LA SOLIDARITÉ, 
UN PRINCIPE PHILOSOPHIQUE, 

DES RÈGLES DE DROIT

Approche comparée 
franco-azerbaïdjanaise

Colloque  du 

10 novembre 2017 



A PROPOS 

Les États se réfèrent fréquemment aux liens qui les unissent, ou à ceux qui soudent une société. L’état de nature 
a laissé la place à un ensemble social et juridique organisé à partir de l’idée de ne pas exposer les plus faibles à la 
loi du plus fort. Membres d’une communauté aux contours variables (nationale, européenne, internationale ou 
plus spécifiquement locale), les individus bénéficient de la protection de la collectivité. La solidarité constitue 
l’une des raisons d’être de l’État tout en plongeant ses racines dans la morale qu’elle soit laïque (le solidarisme de 
Léon Bourgeois), ou religieuse. 

La devise de la République française l’appréhende à travers la fraternité quand le traité sur l’Union européenne 
évoque la nécessité « d'approfondir la solidarité entre leurs peuples dans le respect de leur histoire, de leur 
culture et de leurs traditions ». 

La solidarité apporte une dose d’humanité dans un environnement souvent dégradé. Pourtant, pendant 
longtemps, la solidarité est demeurée une affirmation de principe tenue à distance par le droit. Affirmée, 
déclamée, sa concrétisation constitue encore un défi tant cette obligation morale peine à trouver son 
prolongement juridique. 

Mais, les temps ont changé. Les normes nationales ou internationales sous-tendues par la solidarité se sont 
multipliées dans des domaines variés (santé, protection sociale, logement, éducation, sécurité des
populations…). 

Quel est l’avenir de la solidarité dans une société mondialisée dont les repères se brouillent en raison de fortes 
tentations individualistes, et de puissantes forces centrifuges susceptibles de distendre les liens traditionnels ? 
L’Europe peut-elle encore contribuer à revitaliser la solidarité ? La France est-elle encore exemplaire ? 
Que peut- elle apprendre d’autres approches, en particulier de l’Azerbaïdjan ? 

Sa conception multiculturelle et sa relation originale à la religion justifient ce colloque international organisé par 
le Centre d’études et de recherches en droit administratif, constitutionnel, financier et fiscal (CERDACFF) de la 
Faculté de droit et de science politique de Nice et le département de droit et de philosophie de l’Académie des 
Sciences d’Azerbaïdjan. 

Organisation scientifique 

M. Xavier LATOUR

Mme Pauline TURK

M. Christian VALLAR



LA SOLIDARITÉ, UN CONCEPT A LA SOURCE DU DROIT 

- « La solidarité et le droit : le contexte éthico-philosophique du problème » par le professeur
Ilham MAMMADZADA.

Page 1

- « Les recherches sur la solidarité, effectuées en France et en Azerbaïdjan : approche
comparée » par Madame Zohra ALIYEVA.

Page 5

- « La solidarité dans l’aire turcophone : le rôle des confréries » par Madame Léa RASO.

Page 8 

- « Le vivre ensemble à la française, défis et instrumentalisation » par Madame Hédia BRICK.

Page 17 

- « La défense du droit à la vie comme base de la solidarité pour les citoyens d’Azerbaïdjan »
par le Professeur Gabib GURBANOV.

Page 25 

- « L’aspect juridique de la solidarité » par le professeur Isakhan VALIYEV

Page 30 

- “The Role and the Place of Azerbaijan in the Integration Process of the Asian-European

Cultures Geocultural Status of Azerbaijan” Yasaman Garagoyunlu (Mahmudova) Page 34 

LA SOLIDARITÉ, MISE EN OEUVRE PAR LE DROIT 

- « La solidarité européenne en matière de sécurité, l’exemple d’Europol » par le professeur
Xavier LATOUR

Page 38 

- « La solidarité à travers le droit au logement » par Monsieur Clément TULLOUE

Page 45 

- « Solidarité et logement » par Madame Claudine TERRAZZONI

Page 50 

- « La solidarité envers les aînés : quand le politique prend la main. L’exemple de l’APA » par
Monsieur Bertrand GASIGLIA.

Page 53 



1 

Dr.Prof.  Ilham Mammadzada, 

Académie Nationale des Sciences d’Azerbaïdjan, 
Directeur de l’Institut de la Philosophie  

Sur les aspects philosophiques du contexte de solidarité 

Le problème de solidarité est actuel dans la philosophie azerbaïdjanaise. Les juristes s’en emparent à leur tour. 
Il est compréhensible que tout document juridique suppose un certain consensus entre ceux qui le préparent 
et ceux qui l’acceptent. Cependant à la base de tout consensus il y a une compréhension commune de ce qui 
unit les différents groupes de personnes, y compris aussi le contenu des concepts eux-mêmes, à l’aide desquels 
la compréhension requise est décrite et formée. La solidarité est une communauté d’intérêts, un consensus à 
propos des principes de base unissant le groupe, la communauté, le collectif, et la responsabilité partagée.  

A notre avis, le futur de toute communauté (et du monde entier) dépend de l’existence de cette responsabilité 
partagée pour le présent et l’avenir communs. Probablement, on peut supposer que le processus d’intégration 
des idées de E. Durkheim s’amplifie.  

Il convient, également, de rappeler que le thème de la solidarité de classe était actuel au début et au milieu du 
XXè siècle, tant en Union Soviétique qu’en Europe. Les philosophes doivent se rappeler la polémique entre 
L. Trotski et J. Dewey. Naturellement, les idées de Lénine et Staline sur la solidarité prolétarienne viennent
aussi à l’esprit. Le thème est considérable, et il n’est pas nécessaire de s’y attarder en détail. Cependant, il est
utile de réfléchir sur ce qu’était cette théorie, et ce qui a conduit à l’épuisement de l’idée socialiste.

Il est utile de rappeler, une fois de plus, que la solidarité suppose la communauté des intérêts, le choix de 
programmes d’action, la responsabilité pour le but et le résultat. En principe, il existe, même aujourd’hui, la 
solidarité sociale, de classe des travailleurs, des syndicats etc. Mais il est important de résoudre un problème. 
Quelle est la différence entre la solidarité sociale d’aujourd’hui et la solidarité de classe d’autrefois. Pour cela, 
il faut se rappeler le travail de L. Trotski « Leur morale et la nôtre », « Introduction à l’éthique ». 

Il faut commencer l’analyse de cette solidarité par les recours au thème du but et des moyens, et par l’utilisation 
de la solidarité pour atteindre des objectifs politiques égoïstes.  

La thèse d’Ignace Loyola « La fin justifie les moyens », justifiée plus tard N. Machiavel, est très célèbre. Et 
L. Trotski écrit à propos de ce sujet. Cette thèse est attribuée à la fois à Lénine et Staline. Très souvent, les
politiciens actuels tentent de justifier les moyens immoraux extrêmes pour atteindre leurs objectifs.
Considérant que ces questions ont été analysées en détail par nous dans le passé, nous notons seulement que
la solidarité sociale ne peut être le dernier objectif, elle est seulement un moyen. Elle ne doit pas priver les
personnes de leur liberté. Sans cette liberté de choix disparaît la solidarité, on utilise la violence, la peur pour
obliger les gens à agir ensemble.



2 

Les guerres, les crises (identités), les affrontements religieux (Christianisme et Islam, Chiites et Sunnites), les 
affrontements de notions différents de solidarité supposent la nécessité de réfléchir à ce sujet.  

Durkheim estimait que l’antagonisme entre le capital et le travail confrontait la solidarité dans la lutte de classe 
des uns avec les autres, et évidemment, cette confrontation est liée au retard de la culture et de l'économie. 
C’est une déviation de la norme, car elle est liée à une régulation culturelle insuffisante des relations entre les 
groupes (et au sein des groupes). C’est pourquoi, la solidarité est toujours dans le contexte du fait : quelle 
place occupe la culture dans les processus sociaux, politiques et religieux, ayant lieu à la fois dans le monde 
et au sein de différents nations, peuples et États ? Il est évident que les types de solidarité sont différents et 
chaque cas spécifique exige qu’on y réfléchisse. La voie vers la solidarité humaine est diversifiée. Nous 
soulignons seulement la nécessité d’une culture unificatrice globale avec l’éthique, établissant des relations 
différentes, culturelles et éthiques, avec chaque communauté nationale spécifique. La solidarité, si elle existe, 
a nécessairement sa propre culture et donc une composante éthique. Elle renvoie à la capacité des personnes 
vivant dans la communauté, de se concentrant sur les idées d’harmonie et de dialogue, privées et publiques, 
neutralisant les stéréotypes comportementaux de la violence et de la cruauté excessives. Avec l’éthique, il est 
aussi important pour la solidarité de prendre en compte le passé, l’histoire commune. Ce thème du passé 
commun peut être réel ou imaginaire (R.Rorty). En tout cas la culture, l’éthique et l’histoire peuvent ouvrir la 
voie à la solidarité, et créer les connaissances pour respecter la culture des autres peuples.  

Il existe de nombreuses situations où l'histoire (comme une politique renversée dans le passé) empêche la 
culture, opposant une solidarité à une autre. Trouver le consensus est une affaire difficile, mais sans elle, c’est 
pire pour tout le monde. Les processus politiques, économiques, démographiques (l’influence des migrations), 
ainsi que les changements de génération, peuvent êtres destructeurs. Le consensus ne peut être atteint une fois 
pour toute. Dès lors, des efforts sont nécessaires pour y parvenir encore et encore. 

La culture - c’est la tradition, la religion, les normes - qui unit les gens. Sa spécificité n’est pas perçue 
immédiatement et par tous. C’est pour cela qu’il faut réfléchir à la culture, à quel point elle peut favoriser le 
dialogue, la collaboration et la compréhension mutuelle. La culture est partout : dans les traditions, l’éducation, 
les sciences sociales. Elle influence la communication avec les autres, la compréhension des arguments, la 
recherche du bien commun et probablement solidaire. Le philosophe russe d’origine géorgien, M. 
Mamardachvili, a dit que la culture est l’effort de l’homme pour être homme. Essentiellement, la culture 
provoque l’interaction et le dialogue.  

Il existe de nombreuses définitions de la culture. A notre avis, la culture est liée à la disposition de l’homme 
envers l’homme, à son ouverture d’obtenir des connaissances sur d’autres cultures, exemples, modèles, donc, 
sur ce qu’elle unit. Par la recherche de compréhension il y a un refus de de ne retenir que les différences 
absolues entre les cultures. Nous aimerions souligner les points suivants : premièrement, la culture est la 
collaboration des individus. Le commun entre les gens est basé sur cette compréhension de la culture. 
Deuxièmement, la culture est le dialogue d’un homme avec soi-même, avec son passé et son futur, qui sont 
liés à d’autres personnes. Troisièmement, on ne peut comprendre les multiples facettes de la culture qu’à l’aide 
de la philosophie. Elle contribue à la compréhension (éducation) de la culture. L’homme formé à une telle 
culture est capable d’être solidaire envers d’autres gens, sans perdre d’ailleurs, sa liberté.  

Peter L. Berger dans son œuvre la mondialisation diversifié (2004) par exemple, a défini la culture assez 
traditionnellement comme la croyance, les valeurs et le mode de vie des gens ordinaires dans leur vie 
quotidienne. On y souligne que la culture est le quotidien, « la fixation », la constance de certaines normes, 
pour dire dans la langue moderne, des règles. Mais les raisons du dynamisme moderne de la culture restent 



3 

non résolues. Si autrefois le changement de la culture était moins important ou se présentait comme la culture 
destructrice pour la culture elle-même et pour son noyau, maintenant, au siècle des « informations 
technologiques », il faut probablement regarder différemment le dynamisme de la vie de l’homme, 
l’importance de sa recherche, et son activité créatrice.  

Il semble qu’à l’époque contemporaine l’idée d’un dynamisme de la culture est admis. Il était plus difficile de 
définir le dynamisme de la culture dans le passé, quand le temps s’écoulait lentement. Tout de même le 
dynamisme de la culture a été apparemment lié, bien sûr, à l’homme replacé dans son passé. Le dynamisme 
était associé aux personnes remarquables, aux professeurs etc. Maintenant, tous et presque tous participent de 
la dynamique. Dès lors, comment différencier les changements destructeurs des changements qui développent 
la culture ? La philosophie peut y contribuer. Il est clair que son activité est directement liée à la recherche de 
réponses à la question sur l’actualité de la philosophie « maintenant et actuellement ». Une telle question dans 
le contexte de la culture permet à la philosophie de ne pas se disparaître dans les ethnocultures, dans l’histoire 
de la philosophie, et ne pas être à l’écart de modernité. C’est pourquoi, il est intéressant de regarder l’histoire 
de la philosophie dans l’optique du présent. Peut- être faut-il chercher autre chose dans les constructions 
philosophiques du passé.  

La logique, la méthodologie, et l’éthique contribuent à créer de l’unité. Elles contribuent à réunir les hommes 
de bonne volonté qui participent à la recherche de la vérité. La recherche de la vérité conduit à la naissance 
des idées, en tant de manière profondément personnelle que collective. Bien sûr, tout le monde ne peut pas 
être « virtuose » du dialogue comme Socrate, mais chacun peut apprendre quelques-unes de ses bases, la 
capacité de considérer un autre comme un partenaire, un collègue, un compagnon.  

Maintenant, je voudrais dire quelques mots sur notre vision de la pertinence de la philosophie, son importance 
pour l’homme, en affirmant les principes de la solidarité, de la culture du dialogue et, en général, de la culture. 
Il se pose, à notre avis, une question intéressante : comment la philosophie voit la modernité ?  

Dans un certain sens, la philosophie problématise tout ce qu’elle rencontre, elle met en doute, un doute 
rationnel. Ce doute rationnel ouvre la voie à la vérité, au dialogue, comme moyen de l’atteindre. Bien sûr, la 
philosophie est une unité particulière de rationalité et de spiritualité. Selon les époques, cette unité a été 
comprise de différentes manières. La philosophie vient de la compréhension de cette unité, suggérant un 
dialogue entre la rationalité et la spiritualité.  

Seul un philosophe peut le reconnaître. Certains philosophes associent la philosophie à la rationalité, et l’esprit, 
à la croyance. L’absolu ne connaît aucun doute. On affirme souvent l'attitude envers la philosophie, comme 
une science sociale qui se spécialise seulement dans certains domaines de la connaissance. Il est indéniable 
que les scientifiques, la société, les enseignants ont besoin de la philosophie. Mais, la philosophie est la 
philosophie quand elle combine le doute rationnel et la spiritualité, alors seulement elle est amour de la 
sagesse.  
En règle générale, la philosophie se réduit à trois ou quatre aspects principaux : l’histoire des idées et des 
doctrines, la réflexion personnelle, l’éthique et la méthodologie des sciences. À notre avis, malgré l'importance 
de l’interprétation de ces aspects, elle ne s'y réduit pas. Ce n'est pas seulement l'histoire de la philosophie, de 
l'éthique, de la réflexion personnelle et de l'épistémologie. Elle doit saisir et réfléchir ces aspects dans une 
unité contradictoire spéciale, et, si vous voulez alors, dans une unité « dialogique ».  
On se souvient du vingtième siècle comme d’une exaltation des possibilités de la science, aujourd’hui il 
devient clair que la science est l’un des phénomènes les plus importants. Personne ne le nie, mais au XXe 
siècle, la science a servi des guerres destructrices.  



4 

Le XXè siècle a, également, été celui de l’exaltation des idéologies. Mais l’idéologie aussi bien que la science 
et la politique n’est qu'une des séries ou des sphères dont les gens ont besoin. Nous attendons beaucoup de la 
culture, de la religion et de l’éducation. Elles sont également importantes, mais à condition de ne pas négliger 
la spiritualité universelle de notre temps.  

Enfin, la modernité est complexe et ambiguë. Elle est difficile à comprendre. Notre chance de la saisir passe 
par le recours à la solidarité et au partenariat y compris avec ceux qui ne nous ressemblent pas.  



5 

Dr.Prof.Zohra Aliyeva 
Académie Nationale des sciences d’Azerbaïdjan 
Responsables des relations internationales. 

Les études sur la solidarité en France et en Azerbaïdjan : approche comparée 

Il n’est pas secret que le monde se trouve à au seuil d’une nouvelle période de crise. La croissance dynamique 
des tendances dangereuses indique l’importance de la solidarité, de la tolérance, du multiculturalisme et du 
dialogue interculturel, intercivilisationnel et interreligion. Nul ne nie l’importance du dialogue, de la 
coexistence pour le règlement des problèmes, tel que les guerres, les conflits, le terrorisme, le sécessionnisme 
et les confrontations religieuses. Malgré toutes les contradictions au sein des systèmes politiques, il existe des 
pays ou la solidarité, le dialogue, la coexistence font partie intégrante de la politique d’État. 
La cible de notre analyse philosophique et religieuse de différents problèmes est la suivante : nous voulons 
indiquer l’existence des pays ou la solidarité est devenu une politique d’État et cet État a l’intention de réunir 
les efforts pour mettre fin aux crises dans le monde et dans les systèmes politiques. L’Azerbaïdjan comme la 
France vient en tête de ces pays. Autrement dit, l’Azerbaïdjan a refusé la « ligne de rupture » des crises, des 
relations intercivilisationnelles, interculturelles, interreligieuses et préféré la « ligne de restauration ». La ligne 
stratégique de la République est la suivante : chacun peut se réunir autour d’une valeur sous condition de 
préserver son identité ethnique et culturelle ; la paix et la stabilité sont restaurées, les civils ne sont pas chassés 
de leurs foyers natals au nom des intérêts de certains groupes. 
On parle beaucoup de solidarité aujourd'hui. Mais que signifie vraiment la solidarité ? 

La solidarité est à l’origine un concept du droit romain ; « in solidum » veut dire la dette ou l’obligation d’un 
seul qui doit se charger par rapport à la totalité à laquelle il appartient. 

Étymologiquement, la notion vient du latin « solidus », entier, consistant, lien unissant entre eux les débiteurs 
d’une somme. 
 Lorsque la solidarité est prononcée, notamment pour des créances, chacun des membres du groupe est engagé, 
en termes de dette et de responsabilité, pour la totalité. La dette ne peut alors être divisée et répartie entre les 
individus. 
La solidarité humaine est un lien fraternel et une valeur sociale importante qui unissent le destin de tous les 
hommes les uns aux autres. C’est une démarche humaniste qui fait prendre conscience que tous les hommes 
appartiennent à la même communauté d’intérêts. 
Il est évident que la solidarité doit être distinguée de l’altruisme qui conduit à aider son prochain, par simple 
engagement moral, sans qu’il y ait nécessité de réciprocité, ainsi que de la coopération où chacun travaille 
dans un esprit d’intérêt général pour l’ensemble. [1] 

D’apres Kurt Röttgers le concept de solidarité s’effectue en trois grandes étapes : 



6 

1. La solidarité comme concept juridique et aussi économique indiquant une tige de débiteur solidaire, comme
on le trouve dans le Code civil § 1200 ;

2. La solidarité dans le cadre des convictions libérales d’une interdépendance générale du marché

3. La solidarité en rapport avec la doctrine chrétienne du péché originel, conduisant à l’idée d’une dette
collective, qui oblige chacun envers un autre quelconque (2)

Les concepts de la solidarité (mécanique/ organique) sont développés par le sociologue Émile Durkheim 
(1858-1917), le fondateur de la sociologie en France. 

 Pour Durkheim, les sociétés traditionnelles se caractérisent par la solidarité mécanique : les individus sont 
liés par des liens de similitude, ils ont les mêmes croyances, les mêmes valeurs, les mêmes modes de pensée 
et de comportements.  

 Dans les sociétés modernes, au contraire, les individus sont différenciés par la spécialisation des fonctions 
sociales et leurs rapports s'appuient donc sur leur complémentarité et la coopération. Ils sont donc reliés par 
une solidarité organique, car chacun a besoin des autres, comme les organes dans un corps. 

Emile Durkheim dans l’introduction de son ouvrage “De la division du travail social”(1893)  marque: « Notre 
devoir est-il de chercher à devenir un être achevé et complet, un tout qui se suffit à soi-même, ou bien au 
contraire de n’être que la partie d’un tout, l’organe d’un organisme ? » 

 La formule « tous ensemble - un pour tous » apparaît pour la première fois en 1773 dans une acception qui 
est encore celle du droit commercial. Mais lorsque l’on reprend cette formule confortable dans les contextes 
plus vastes, elle est probablement chargée d’une signification élargie. Mirabeau déclare devant l’Assemblée 
le 28 octobre 1789 : « Il importe aux mœurs qu’il se forme … une solidarité de la foi publique et de la foi 
privée ». [5] Ici le concept entre pour la première fois dans des constellations politico-idéologiques. À cet 
égard, le concept d’ « asabiyah » *d’Ibn Khaldûn le philosophe arabe du Moyen Âge peut être regardé comme 
un précurseur de solidarité. Au XIVe siècle, Ibn-Khaldûn, dans sa Muqadd'ima (Prolégomènes), soulignait 
l'influence des facteurs géographiques, ethniques, socio-économiques sur le déclin ou le développement des 
civilisations. Ce terme désigne la solidarité sociale en mettant l’accent sur l’unité, la conscience groupale, et 
la cohésion sociale. C’est, à l’origine, un terme employé dans un contexte tribal ou de clans, mais selon 
certaines acceptions il peut désigner également le nationalisme moderne, d’une façon analogue au 
communautarisme. Concept familier dans l’époque préislamique, il fut popularisé par Ibn Khaldoun, qui le 
décrit comme étant le lien fondamental de la société humaine, et la force principale de mise en mouvement de 
l’histoire. L’asabiya n’est pas nécessairement nomadique ni n’est fondée sur des liens de sang. Elle est à 
rapprocher plutôt du républicanisme classique. 

Le Président azerbaïdjanais Ilham Aliyev a déclaré l’année 2017, comme l’année de la solidarité islamique. 

 C’est également un appel, une mission historique. La philosophie de cet appel est de refuser les modes 
anciennes – refus de la tyrannie, de l’expansionnisme ; au lieu de la confrontation des nations, religions et 
cultures, cette philosophie couvre les idées de la solidarité, l’union, la coexistence et d’autres principes 
humains. Réellement, les travaux en cette matière sont en général un « vrai altruisme ». L’idée de la 
solidarité est orientée vers l’Occident, de même qu’en Orient. L’Azerbaïdjan, pays musulman, y est très 
attaché.  



7 

Ainsi les postulats principaux de l’Islam, tel que la solidarité, l’aide mutuelle et la coopération ont été au 
centre d’attention du monde. 
L’idée principale de cet appel est de l’union autour des valeurs religieuses, nationales et universelles afin de 
sauver l’Humanité. 
Ces idées ne puissent être réalisées que dans une ambiance de l’entente mutuelle. Il ne s’agit pas non seulement 
de l’islam. Il faut tenir en compte le respect mutuel entre les religions. 
Il est à note que durant cette année un grand nombre de colloques, conférences, réunions consacrées au 
dialogue interculturel, a la solidarité ont eu lieu en Azerbaïdjan. 

Se sentir solidaire, c’est d’abord aimer son prochain et accepter de l’aider. La solidarité est utile à la 
société, car elle rend la société plus équilibrée et sereine. Elle est aussi bénéfique à l’individu dans 
sa vie quotidienne. La solidarité stabilise la société. Je voudrais conclure en me référant à l’intervention 
de Pierre Morel, Ambassadeur, directeur de l'observatoire Pharos du pluralisme des cultures et des 
religions, intitule comme « Détruire l'État islamique, et après ?"La conclusion faite par l’auteur est 
suivante ; « La seule langue commune universelle est la règle de droit ». 

 Bibliographie 

1.Encyclopédie, vol. 15, p. 252

2. Kurt Röttgers (Hagen, Germany) : Théorie et pratique politique de la fraternité et de la solidarité dans la
tradition européennehttps://www.fernuni-hagen.de/imperia/md/content/.../tehran.

3.https://www.denistouret.fr/ideologues/Durkheim.html

4. Ibn Khaldun, al-Muqadd.ima, trad. franç. de Slane sous le titre Les ProlÉgomèn'es d''Ibn Khal.dûn,3 vol.
Paris, Imp ut raisonné, avant lui, sur les textes et les agents détenteurs du pouvoir. Ibn Khaldun, al-
Muqadd.ima, trad. franç. de Slane sous le titre Les ProlÉgomèn'es d''Ibn Khal.dûn,3 vol. Paris, Impr.
Nationale, 1868 (repr. Paris, éd. Maisonneuve et Larose, 1934-

5.ww.opc-connaissance.com/mieux_vivre/solidarite.html

6.https://twitter.com/senat/status/708303839842045953

6.Ş. Ə. Zeynalov. Sivilizasiyalararası münasibətlər: problemlər və perspektivlər. Bakı: Oğuz Eli nəşriyyatı,
2014, 240.



8 

Madame Léa RASO 
Docteur en Droit 
Laboratoire CERDACFF 

La solidarité dans l’aire turcophone : les confréries 

En Turquie, la solidarité est une notion absente a fait son apparition comme terme, aux alentours de 1928-
1930. Les définitions que j’ai pu consulter en turque, relient immanquablement le terme de solidarité, à la 
philosophie  d’Emile Durkheim, mais aussi aux écrits de Léon Bourgeois. 

Il était donc évident que le terme n’avait aucune antériorité sémantique et qu’il a été conçu par quelques esprits 
éclairés, parmi lesquels figuraient les Jeunes turcs, proches des idées occidentales et qui parlaient  alors le 

solidarisme, un terme volontairement laissé en français, en l’absence de terme turc ou osmanli pour 

l’exprimer.  

De nos jours le terme est considéré comme un concept artificiel qui a été adopté  par  les hommes politiques 
et en particulier, les Jeunes-Turcs et Mustafa Kemal attirés par les valeurs de la civilisation. 

Pour autant, même si le terme de Solidarité n’est pas n’a pas réussi à s’imposer en droit ou même en 
philosophie, il existe des formes de solidarités que l’on ne désigne pas en turc par Dayanışma, mais qui sont 
pourtant très proches de ce qui peut se définir en Occident. 

 Dans cet exposé, je souhaite, faire une mise au point sémantique sur le terme de solidarité. Laquelle solidarité 
a été introduite dans la Constitution de 1982.  

Dans une deuxième, il sera question de la « solidarité » telle qu’elle est pratiquée par les confréries. 

1) Mise au point sémantique

En 1912, en préambule à son livre « Solidarité », Léon Bourgeois met en avant le fait que le terme de solidarité 

vient de faire son entrée dans le lexique politique, tout en reconnaissant que des auteurs comme Bastiat et 

Proudhon au 19ème siècle ont identifié des formes de solidarité.  

En 1912 dans l’Empire ottoman finissant, un nationaliste Moiz Tekinalp  rédige un article paru dans le Mercure 

de France : « les Turcs à la recherche d’une âme nationale » et emploie le terme de fraternisation pour 



9 

évoquer les scènes de liesse entre les différentes communautés de Salonique, et qui font suite à la proclamation 

de la première Constitution ottomane.  

De même lorsque les soldats ottomans arrêtent les nationalistes bulgares, ils soulignent avec  étonnement et 

admiration les scènes de fraternisation entre les nationalistes et la  population. Ils ne notent l’absence dans 

leurs rangs de fraternité . 

Aussi, en 1912, la langue turque osmanli n’a pas de terme permettant de désigner la solidarité, tout simplement 

par ce que celle-ci est absente des rapports humains, car le pouvoir ottoman a bâti sa puissance sur la division 

sociale et non pas sur la solidarité.  

Solidaire provient du lati solidum  qui renvoie à l’idée de « faire qu’un », d’unité. Le Turc osmanli ignore ce 
terme et parle de fraternité, pour cela il a deux termes équivalents : 

Tesanüt = Uhuvvet 

Kardeşlik (fraternité) 

(turc moderne) 



10 

La devise des Jeunes-Turcs était ”Adalet” (Justice), “Hürriyet” (liberté), “Müsavit” (égalité), “Uhuvvet” 
(fraternité) and “Ittihat” (unité). 

 Dayanışma  Dayanma 

Résistance 
Persévérance 
Endurance 

2) Les Bektashi et l’introduction de la solidarité

La puissance de l’Etat  ottoman s’est bâtie sur la division, la société fonctionne à l’intérieur de Millet, 

communautés ethno-religieuses et de manière verticale, chacune  a une relation avec le pouvoir qui ne 

connaît que le représentant du Millet. La société ottoman fonctionnait de manière verticale et non pas 

horizontale ;  

Dans les pays conquis à majorité chrétienne, l’Etat  n’a eu de cesse de briser les solidarités existantes. La 

peur du pouvoir a été de voir un front uni et cela est dû à son histoire. 

L’une des principales confréries, de la période ottomane : les Bektashi vont être chargés par le pouvoir 

ottoman d’inculquer aux jeunes recrues issues du devşirme1  le sentiment d’appartenance et de solidarité, 

l’esprit de corps. Ils auront pour tâche de former sur le modèle des corporations occidentales, des groupements 

professionnels ayant pour lien, la connaissance d’un métier et les secrets, ainsi que les rites qui s’y rattachent : 

1 Le pouvoir ottoman qui ne souhaitait créer une noblesse ottomane, envoyait des émissaires chargés  de prendre aux 
chrétiens des Balkans notamment, leurs enfants et de les élever de manière à en faire soit des fonctionnaires, soit des 
janissaires. Les enfants dès l’âge de cinq ans étaient arrachés à leurs familles et convertis à l’islam. 



11 

les tisserands, les potiers, les forgerons. La solidarité sera en tout point comparable aux Compagnons du devoir 

et fondé sur la connaissance du métier. Ces corporations vont prendre le nom de Lonca. 

Les Bektashi est une confrérie soufie  d’inspiration chiite, qui a vu le jour au 13ème siècle. Elle pratique la 

fraternité et la solidarité à deux niveaux. Elle agit au niveau ésotérique  et exotérique 

1) Elle a un rôle ésotérique « batin » et des liens avec la franc-maçonnerie qui remontent

vraisemblablement au 16ème siècle. Thierry Zarcone dans son ouvrage « le croissant et le

compas » parle d’hybridation.2 Confrérie  hétérodoxe elle a assimilé de nombreux  principes

appartenant à d’autres religions et entretient des liens très étroits avec la Franc-maçonnerie

occidentale.

2) Elle a joué un rôle à la fois politique et social et éducatif, en inculquant les valeurs de

solidarité et de fraternité, aux janissaires et aux artisans qui eux-mêmes sont appelés à former

des corporations, les Lonca.

Le pouvoir  place les guildes et les janissaires sous l’autorité morale des Bektashi et ce dans toute l’aire 
turcophone.  

Au sein des Bektashi on trouve une organisation : Ahilik dont le terme est issu du mot ahi qui signifie frères 

qui est chargée de former les apprenants aux métiers de l'artisanat et de leur inculquer un certain nombre de 

valeurs humaines : la morale, le sens de la justice, la fraternité et la solidarité.  

Très souvent les Guildes comme les janissaires recevaient dans leurs rangs de jeunes enfants issus du devşirme 

ou impôt sur le sang auquel étaient soumis les non-musulmans de l’Empire. Les musulmans en étaient exclus 

par définition, puisque leur appartenance l’ümmet (oumma) faisait d’eux par définition des “frères” et  les 

mettait à l’abri du devşirme. 

La fraternité et la solidarité étant rompues avec le groupe d’origine,  il fallait inculquer à ces enfants, la notion 

de fraternité et de solidarité à l’égard du nouveau groupe qu’ils allaient intégrer. Ce que les Bektashis vont 

développer, c’est un véritable esprit de corps avec des usages et une solidarité acquise de manière brutale 

parfois. Car le non respect de la solidarité par les janissaires était puni de mort. 

Ils recréent une solidarité familiale avec une terminologie qui s’y rapporte. 

2 Zarcone, Th, Le croissant et le compas : islam et franc-maçonnerie, de la fascination à la détestation, Dervy, 2015, 
366 p. 



12 

Le sultan devenait “le père nourricier” et les enfant sétaient incorporés à des Ocak ou foyers. 

İls étaient convertis à l’islam chiite et au moment de combattre récitaient le Gülbank invoquant Ali  et le 

fondateur de l’ordre des Bektashi. 

En conclusion, les Bektashi ont joué un rôle important dans l'expansion militaire, scientifique et culturelle de 

l'Empire ottoman et dans l'islamisation en Anatolie et dans les Balkans 

 Organisation de la solidarité par les Bektashi 

Ahilik – Ahis (fraternités) 

Lonca (guilde)  Yeni çeri (janissaires) 

Fütüvvet  (chevalerie spirituelle) 

Cérémonie d’initiation ou bel baglama 
Apprenti  
Maître  

Concernant les guildes ou corporations, ce que les Bektashi inculquent aux apprentis c’est ce que Durkheim a 

appelé une solidarité organique, dans laquelle, comme dans un corps humain, des corporations se distinguent, 

se hiérarchisent, exercent des fonctions aussi différentes que chacun des organes dans notre anatomie. La 

reconnaissance et la considération de chaque profession exercent dés lors une pression sur la totalité du corps 

social, déclenchant par là même des processus identitaires déterminants. 

Cela porte le nom d’Assabiya, terme que l’on emploie contre lorsque l’on souhaite faire allusion à la solidarité 

à l’intérieur d’un groupe, on parle de cohésion sociale, et pour ce faire on utilise le terme d’ Assabiya qui 



13 

provient du terme Assabi qui signifie « nerfs-nerveux ». La métaphore du corps humain, sert à montrer 

l’importance du réseau et du lien entretenu par les frères, au sein de ce même réseau. 

Ce concept est utilisé dès le Moyen-Âge par, le philosophe Ibn Khaldoun dans les Prolégomènes, il désigne 

la solidarité sociale et met l’accent sur l’unité, la conscience d’appartenance à un groupe, et la cohésion sociale. 

A l’origine il était, un terme employé dans un contexte tribal ou de clans, mais selon certaines acceptions il 

peut désigner également le nationalisme moderne. 

L’assabiya n’est pas fondée sur des liens de sang. Elle est à rapprocher plutôt du républicanisme classique. À 

l’époque moderne, le terme est synonyme de solidarité et qui est le fondement d’une dynamique socio-

politique. Toutefois, elle a souvent une connotation négative, car il place la loyauté au-dessus des 

circonstances. C’est ce qui a été reproché notamment en Turquie à la confrérie de Fetullah Gülen. 

Autre aspect de la fraternité,  les Bektashi ne font qu’un,  avec la franc-maçonnerie. 

Leurs rites sont proches de l’initiation ainsi que l’agencement des loges. A la fin du 19ème ce rapprochement 

est attesté à Belgrade entre la loge maçonnique allemande et le Tekke bektashi (couvent) Ali koç. 

Les Bektashi sont les seules confréries dont l’initiation est tenue secrète. L’un de ses membres Riza Tevfik à 

la fois Bektashi et franc-maçon et qui est à l’origine de l’introduction de la philosophie de Bergson dans 

l’Empire ottoman et l’idée que la solidarité sociale n’existe que du moment où un moi social se surajoute en 

chacun de nous au moi individuel. Cultiver ce « moi social » est l’essentiel de notre obligation vis-à-vis de la 

société. C’est une conception qui sera présente au sein des confréries, car la solidarité qu’elles prônent vise à 

créer un lien social entre ses membres. 

Tevfik sera l’un des instigateurs de l’adoption du terme de solidarisme. 

3) La solidarité sociale et économique des Naksibendi et Nucu

La confrérie nurcu et Naksibendi ont mis en pratique cette solidarité qui découle en fait de la fraternité dont 

doit preuve chaque membre de la confrérie et leurs membres viennent y chercher la solidarité nécessaire à leur 

réussite sociale. L’accent est mis sur la solidarité économique, dont vont bénéficier les ex-Républiques 

soviétiques du Caucase. 



14 

La naksidendiya est une confrérie qui a vu le jour en Asie centrale la confrérie nurcu dans l’aire anatolienne. 

A La différence des Bektashi ce sont des confréries sunnites et elles appliquent les  préceptes du Coran. 

Organisation d’une loge Naksidendi 

Naksibendi 

Sohbet (discours) (loge) 

Mosquée Iskender Pacha 

Professions libérales 
Scientifiques  
Universitaires 

La loge ou Sohbet3 s’inspire du modèle de la lonca, où les membres sont regroupés en fonction de leur 

profession et impose à ses membres regroupés par affinités surtout sociales de constituer un réseau. L’objectif 

de la confrérie est de développer une solidarité à la fois sociale et économique. La loge de la Mosquée Iskender 

Pacha, regroupe les membres des professions libérales et les universitaires. 

Le plus bel exemple que nous ayons est celui de Turgut Özal qui a été président de la République turque de 

1989 à 1993, dont l’appartenance à la confrérie est notoire. 

Conformément aux enseignements de sa confrérie, il  a mis en œuvre la politique du réseau dans toutes les 

anciennes possessions ottomanes, Balkans, Caucase et Asie centrale. Je n’en citerai qu’un la BSEC,  acronyme 

du Black Sea Economic Co-Operation 1990, les objectifs étaient de recréer des liens de fraternité avec les 

peoples turcs qui avaient été sous la férule soviétique et à créer à l’image du Commonwealth britannique, un 

Commonwealth turc sans négliger l’aspect spirituel, puisque le BSEC implique l’implantation d’écoles 

dirigées par les Naksibendi, et le redéploiement de la confrérie. Turgut Özal a été l’un des premiers à traduire 

le concept de solidarité dans les faits et en politique et à l’établir à d’autres groupes les Kurdes et l’Occident. 

3 Signifie Conversation en turc. 



15 

Turgut Özal faisait partie du groupe de Milner, dont la présence à Istanbul  est attestée dès la fin de l’Empire 

ottoman.4  

La confrérie Nurcu place la « fraternité » au centre et le traité de fraternité écrit par Saïd Nurcu. Dans le traité 

il décline en six aspects, ce qu’est la fraternité. Il met l’accent sur la la zakât ou "l'aumône" qui est obligatoire 

pour tout musulman solvable qui contrairement au waqf, dont la possibilité n'est évidemment offerte qu'aux 

seuls possédants et qui est facultatif. Il procède en tout cas, dans le droit traditionnel, du même esprit de 

subordination de l'usage de la propriété privée au bien général de la Cité. Dans tous les cas, il s'agit d'une 

obligation charitable (Coran, v. 92, s. 3). 

Au sein de la confrérie de Fetullah Gülen, la solidarité n'est pas en tant que telle la cause ou le but premier de 

la formation et de l'action collective du Mouvement. Elle est un effet secondaire, ou tertiaire, résultant de 

l'action et des services collectifs. Pour dire les choses simplement, le Mouvement et ses acteurs ne recherchent 

pas la solidarité comme un but ultime mais « la solidarité est plutôt la résultante de leur effort en commun. 

La solidarité que les acteurs vivent vient de ce qu'ils font ensemble, ce qu'ils ont collectivement décidé 

de considérer comme bon pour eux-mêmes et pour la société au sens large. On peut voir une telle 

solidarité comme une conséquence « naturelle » et non comme un ingrédient « politiquement fabriqué 

» ou « artificiel ».5

Cette solidarité découle du principe de Hizmet qui est le fait d’être au service de sa confrérie et contribuer à 

son rayonnement, en formant des réseaux et de recréer, là où elle avait disparu une solidarité, l’implantation 

des nombreuses écoles en Asie centrale, mais aussi dans le Caucase ont pour objectif de recréer ce lien avec 

la religion et à terme de faire de ces étudiants autant de relais solidaires de la confrérie. Le mouvement recréé 

grâce à la politique initiée par Turgut Özal des liens avec les pays d’Asie centrale, en créant notamment des 

écoles et des centres culturels. La confrérie est ouverte au discours interreligieux. 

Conclusion 

Le terme de solidarité, ne s’est imposé que tardivement en Turquie, même si sa pratique est ancienne. 

4 Quigley C, Histoire secrète de l’oligarchie anglo-américaine, éditions Retour aux sources, 2015, 454 p. 

5 Réponse de Fetullah Gülen à notre question sur la solidarité. 



16 

Pour les confréries elle demeure une conséquence logique de la fraternité et même si jusqu’à une date récente 

elle n’était pas nommée, elle était mise en pratique par ces mêmes confréries. De nos jours les Bektashi 

forment toujours les artisans, à la manière du compagnonnage européen. Mustafa Kemal les a chassés car il 

estimait, d’une part qu’ils appartenaient à l’ordre ancien et d’autre part que la formation et la prise en charge 

du citoyen incombait aux maisons du peuple Halk Evleri. 

Les Naksidendi et les nurcu ou néo-nurcu sont parvenus à établir un lien y compris avec les non-musulmans, 

même s’ils reconnaissent avant toute chose, la fraternité comme une valeur morale qu’ils considèrent comme 

universelle. 

En Turquie, la solidarité demeure un principe politique et social qui a fait son entrée dans la Constitution de 

1982, constitution présentée comme sécuritaire, qui fait suite au coup d’Etat de 1980. 

L’article 2 que : « La République de Turquie est un État de droit démocratique, laïque et social, respectueux 

des droits de l'homme dans un esprit de paix sociale, de solidarité nationale et de justice, attaché au 

nationalisme d'Atatürk et s'appuyant sur les principes fondamentaux exprimés dans le préambule. » 

Bibliographie 

Beguin, JC,  Charlot, P  Laidié, Y, La solidarité en droit public,  L'Harmattan, 350 p. 

Bourgeois L, Solidarité, A. Colin, 1912, 250 p. 

Quisley, C, Histoire secrète de l’oligarchie anglo-américaine, éditions Retour aux sources, 450 p. 

Zarcone, Th, Le croissant et le compas, islam et franc-maçonnerie, de la fascination à la détestation, Dervy, 2015, 
366 p. 



17 

Hedia Brik 
Docteur en droit public 
Laboratoire CERDACFF 

Le vivre ensemble à la française : défis et instrumentalisation 

Depuis les événements tragiques de janvier 2015, le débat sur le vivre ensemble a trouvé un terrain passionné 

d’expression. Les critiques des institutions de la république et de la politique sociale se sont intensifiées. Et, il est 

devenu flagrant que le modèle du “vivre ensemble“ en France traverse une crise sans précédent. 

Si la question du vivre ensemble se pose avec tant d’acuité dans un contexte de pluralisme religieux en France, c’est 

en raison des accommodements qu’elle permet pour le maintien et la promotion de la paix sociale. Pour ce faire, 

l’Etat observe la neutralité vis-à-vis des cultes à la condition que leur exercice ne vienne perturber l’ordre public. 

Cette attitude découle directement du principe de la liberté du culte et de conscience, principe fondateur de la 

laïcité française instaurée par la loi du 9 décembre 1905 sur la séparation des églises et de l’Etat.  

Cela dit, si la loi de 1905 est venue empêcher l’influence du catholicisme dans l’exercice du pouvoir politique. Elle ne 

prétend pas en faire autant pour le culte musulman des provinces qui se trouvaient sous la domination française à 

l’époque. En effet, ce culte a continué à s’appliquer en Algérie française malgré l’édiction d’un décret en 1907 (qui 

demeura lettre morte)  prévoyant la mise en application en Algérie de la loi de 19056. 

Pour ce qui est de la régence de Tunis, le choix du protectorat, plutôt que le mode d’administration directe est 

révélateur de cette volonté de respecter la culture du pays protégé, car, le protectorat serait « un régime de 

bienveillance à l’égard des indigènes auxquels il laisse leurs chefs naturels, leurs lois dans ce qu’elles ont de juste, 

dont il respecte les mœurs en tant que compatibles avec un état de civilisation plus avancé »7. 

C’est dire que le rapport de la France avec l’islam n’est pas nouveau. Il ne posait pas problème tant que les pratiques 

religieuses étaient confinées dans l’espace privé par les premières générations venues s’installer en France. A cette 

époque, les questions sur l’islam et sa possible cohabitation avec les valeurs de la république ne suscitaient pas la 

crainte.  

A partir des années 80,  des “ vagues identitaires“, définies comme des périodes au cours desquelles « des groupes 

ont mis en avant leurs traits culturels dans le cadre d’une démarche plus ou moins revendicative et conflictuelle »,8 

ont commencé à investir l’espace public. Dès lors,  la question de l’interdiction ou de la permission des 

manifestations publiques de la religion  a commencé à s’imposer. Il n’est pas rare, en effet, que l’on s’interroge sur la 

compatibilité entre certaines tenues vestimentaires (le port du foulard islamique par exemple) ou certaines 

6 Voir Fregosi Franck ; « islam et Etat en Algérie. Du gallicanisme au fondamentalisme d’Etat », in revue du monde musulman et 
de la méditerranée, n°65, 1992, p. 61-76.  
7 Conférences sur les administrations tunisiennes, régence de Tunis, protectorat français, direction générale de l’enseignement 
public, Sousse, imprimerie française, 1899, p. 16. 
8 Ronan Le Coadic. Le multiculturalisme.. Ronan Le Coadic, Elena Filippova. Débats sur l’identité´e et le multiculturalisme : 
Actes du 11e colloque annuel du Réseau de suivi ethnologique et de prévention des conflits, 2-8 octobre 2004, Rennes., Institut 
d’ethnologie et d’anthropologie, Académie des sciences de Russie, pp.25-51, 2005. 



18 

pratiques de cultes (prières dans un centre social ou dans le lieu du travail, abattages d’animaux) ou encore certaines 

habitudes alimentaires (menus Hallal dans les cantines scolaires) avec la laïcité.  

Ce qui nous amène à dire que la malaise actuel du vivre ensemble provient en grande partie de l’islam, sa perception 

et ses expressions publiques.  

Force est d’admettre qu’aujourd’hui, l’affichage de signes d’appartenance religieuse n’est plus perçu comme une 

revendication d’une reconnaissance de la différence, mais comme une provocation portée par un modèle social 

importé dirigée vers le modèle social d’accueil.  

« Ce qui est alors pourchassé c’est la « visibilisation » par la tenue de ces doctrines et rites. L’habit devient le 

symbole de l’allégeance aux valeurs républicaines, suscitant une complicité entre citoyens qui par leur ressemblance 

ou leur homogénéité deviennent solidaires les uns des autres »9. 

 La violence de la campagne récente sur la laïcité « montre bien que la question de l’islam en France, aujourd’hui, est 

quasiment existentielle : l’islam semble mettre en cause l’identité même du pays, pour le moins, la nature de ses 

institutions. On se mobilise pour la défense “des valeurs républicaines“ et de la laïcité ».10 

Plus encore, la multiplication d’attaques terroristes perpétrées au nom de l’islam offre un terrain fertile d’amalgame 

entre les extrémistes religieux et les musulmans. 

Dans un tel contexte, le malaise du vivre ensemble ne peut que s’accentuer appelant plus que jamais une réponse à 

la question de l’articulation entre valeurs “communes“ et diversité culturelle. 

Autrement dit, comment devrait se construire le vivre ensemble dans un espace de pluralisme culturel et religieux ? 

Car, quand la culture et le religieux sont en conflit, la paix sociale est menacée, d’où la recherche d’arrangements par 

des ajustements des cadres politiques et juridiques. Car il est clair  que le vivre ensemble traverse une crise qui se 

traduit par des accommodements difficiles, que son encadrement juridique (I) n’a pu apaiser, en raison, notamment 

des accommodements, parfois difficiles, qu’il implique (II).  

I) Le vivre ensemble saisi par le droit

L’objectif ultime du vivre ensemble et les valeurs qui sous le tendent, ont des visées pacificatrices de la société. Or, 

les tensions qui traversent le modèle de société que la France s’est efforcée à promouvoir montrent que le concept 

classique de laïcité n’est plus à même de garantir la paix sociale. A la question, sans cesse renouvelée, de savoir 

comment concilier l’affirmation de la laïcité et la transformation de la société française, les pouvoirs publics ont opté 

pour des interventions législatives, comme expression des valeurs et des normes sociales communes (A), dont 

l’application revient au juge en tant qu’arbitre entre spécificité et diversité culturelles (B). 

A) La loi, expression des valeurs et des normes sociales communes

9 Olivier Desaulnay, « vers la rédemption de la laïcité » les Petites affiches - 31/03/2017 - n° 065 - page 72 

10 Olivier Roy ; « La laïcité face à l’islam », Stock 2005, 180 pages.  



19 

Pour Portalis, la loi à une vocation unificatrice. Pour ce faire, elle « oblige indistinctement tous ceux qui vivent sous 

son empire… Habiter le territoire, c’est se soumettre à la souveraineté ».11 

Dans sa généralité, la loi s’adresse à tous sans distinction de race, de religion, de culture ou autre. En consacrant la 

liberté religieuse, la déclaration des droits de l’homme et du citoyen de 1789 n’a pas visé une religion précise dans 

son article 10, mais a assorti cette liberté à la condition que sa manifestation ne trouble pas l’ordre public. 

La loi de séparation des églises et de l’Etat du 9 décembre 1905 a, de sa part, limité le libre exercice du culte par des 

considérations d’ordre public. 

La constitution de 1958 dispose dans son art 1er que la France est une république indivisible, laïque, démocratique et 

sociale…Elle respecte toutes les croyances ». 

Cependant, le principe de laïcité proclamé par la constitution peut connaître des dérogations territoriales, comme l’a 

affirmé le Conseil Constitutionnel, considérant au sujet des  particularismes juridiques d’Alsace-Moselle,  « que la 

Constitution n’a pas entendu remettre en cause les régimes législatifs et réglementaires particuliers applicables aux 

cultes sur certaines parties du territoire de la République ».12 

La liberté de religion a été réaffirmée par la Convention européenne des droits de l’Homme, ratifiée par la France en 

1974. Elle ne peut, au sens de l’al. 2 de l’art. 9, « faire l’objet d’autres restrictions que celles qui, prévues par la loi, 

constituent des mesures nécessaires, dans une société démocratique, à la protection de l’ordre, de la santé ou de la 

morale publique, ou à la protection des droits et libertés d’autrui ». 

Conscient que l’appartenance à une religion peut être  « un facteur supplémentaire des comportements 

discriminatoires »13, le législateur  réprime dans le code pénal les atteintes à des personnes ou à des groupes sur 

fondement d’appartenance religieuse. Plus encore, la commission d’une infraction en raison de l’appartenance, vraie 

ou supposée de la victime à une ethnie, une nation, une race ou une religion déterminée est posée comme une 

circonstance aggravante.( art. 132-76 du code pénal). 

Pour ce qui est des signes extérieurs distinctifs de la religion, hormis la loi du 15 mars 2004 sur le port de signes ou 

de tenues manifestant une appartenance religieuse dans les écoles, collèges et lycées publics et jusqu’à une date 

récente, le législateur n’a pas jugé opportun d’intervenir dans le domaine de l’exhibition des signes extérieurs de la 

croyance. La pratique du voile intégral a été à l’origine d’une intervention législative par l’adoption d’une loi en date 

du 11 octobre2010 interdisant la dissimulation du visage dans les lieux publics.14  

Appelé à se prononcer sur la constitutionnalité de cette loi, le juge constitutionnel l’a déclaré constitutionnelle, non 

sans faire appel aux concepts tel que « les exigences de la vie en société » et « les principes constitutionnels de 

liberté et d’égalité » que la dissimulation intégrale du visage risque d’entraver en plaçant les femmes « dans une 

situation d’exclusion et d’infériorité ».15 

La loi interdit dans son art. 1er le port dans l’espace public d’une tenue destinée à dissimuler le visage. La 

méconnaissance de cette interdiction est punie « de l'amende prévue pour les contraventions de la deuxième classe. 

11 Jean-Etienne-Marie Portalis ; extraits du discours préliminaire sur le projet du code civil, présenté le 1er pluviôse an IX. 

12 CC, décision n° 2012-297 QPC du 21 février 2013, 
13 Blandine Chelini-Pont ; « L’émergence normative du pluralisme religieux?«Prospective «sur les transformations de la laïcité 
française. PUAM Presses universitaires d’Aix-Marseille; Florence FABERON  

14 Loi n° 2010-1192, 11 octobre 2010, JO 12 octobre 2010. 
15 Considérant 4 de la décision du CC, 7 octobre 2010. 



20 

D’un autre côté, et sur un autre plan, afin de promouvoir le vivre ensemble et prévenir la fracture de la cohésion 

sociale, le législateur est intervenu pour mettre en place un mécanisme qu’il a jugé promoteur du vivre ensemble et 

protecteur de la cohésion sociale. Il s’agit de  la loi du 24 juillet 2006 relative à l’immigration et à l’intégration  qui a 

rendu obligatoire le contrat d’accueil et d’intégration, par lequel le nouvel arrivant s’engage entre autres de 

respecter les valeurs essentielles de la société française et de la république. L’obligation pour les migrants d’accepter 

les valeurs fondamentales de la république est justifiée dans le contrat par les impératifs du vivre ensemble, définis 

comme l’attachement des français à «  une histoire, à une culture et à certaines valeurs fondamentales ». 

Afin de garantir le respect des valeurs de la république, l'obligation d'accomplir le stage de citoyenneté mentionné 

au 8° de l'article 131-16 du code pénal peut être prononcée en même temps ou à la place de la peine d'amende » 

(art 3/ loi 2010).  L’ « attachement aux normes sociales »16 figure de ce fait parmi les fonctions que la sanction pénale 

est appelée à remplir. Certains lui prêtent une fonction socio-pédagogiques en ce sens «  qu’elle exprime 

symboliquement envers la société l’attachement témoigné à l’égard de certaines normes, à l’égard des 

comportements qui s’y conforment et à l’égard des valeurs qu’elles consacrent »17.   

D’ailleurs, selon les termes employés dans le Code pénal, le stage de citoyenneté vise à « rappeler au condamné les 

valeurs républicaines de tolérance et de respect de la dignité de la personne humaine et de lui faire prendre 

conscience de sa responsabilité pénale et civile ainsi que des devoirs qu’implique la vie en société. Il vise également à 

favoriser son insertion sociale ».18  

Ainsi, le droit contribue activement à la construction du vivre ensemble. La règle juridique, abstraite et générale, ne 

vise pas telle ou telle pratique culturelle. Le juge, lui, appelé à trancher le litige ne peut nier la dimension culturelle 

des différends. 

B) Le juge arbitre entre spécificité et diversité culturelles

Le procès à une dimension symbolique, en ce sens qu’il  « rassemble, dans un moment intense, toute l’histoire du 

groupe social en un monde immobile ».19. 

Comme dans tout procès, « la décision judiciaire énonce la parole officielle »,20 en matière de vivre ensemble, son 

but est de substituer  à «  l’ordre symbolique du migrant celui de la société d’accueil ». 21 

Si le juge n’intervient pas directement pour porter un jugement sur certaines pratiques culturelles étrangères, 

plusieurs mécanismes lui permettent d’en condamner certaines d’entre elles, car, justement considérées en marge 

des valeurs de la république et du vivre ensemble. 

C’est ainsi par exemple que l’excision pratiquée par une mère sur sa fille mineure a été qualifiée par la haute 

juridiction judiciaire de mutilation.22 

La faute grave, comme motif de licenciement  a été par ailleurs retenue par les juges à l’encontre d’une employée 

qui, par le port d’un voile islamique, a méconnu le règlement intérieur d’une crèche. Un moyen qui n’a pas été 

16 Michel Van De Kerchove ; « les fonctions de la sanction pénale entre droit et philosophie », in informations sociales, 2005/7, 
n°127, 148 pages. 
17 ibid 
18 Article 222-45 du Code pénal. 
19 Antoine Garapon, Bien juger. Essai sur le rituel judiciaire, Paris : Odile Jacob, 2001, p. 61. 
20 Pierre Bourdieu, « La force du droit, éléments pour une sociologie du champ juridique, actes de la recherche en sciences 
sociales, Vol 64/1, 1986, p 3-19. 
21 Jean Dubois, « Les impensables de la judiciarisation de l’excision », in Edwige Rude-Antoine (dir.), L’immigration face aux 
lois de la République, Paris : Karthala, 1992. p. 161. 
22 Cass. Crim, arrêt du 20 août 1983, nº 83-92.616, Bull. crim., nº 229. 



21 

retenu par la cour de cassation, au motif que le principe de laïcité ne s’applique pas au salarié de droit privé qui ne 

gèrent pas un service public.23   

 Et c’est justement, ces  principes de neutralité et de laïcité du service public qui ont motivé la décision du juge 

administratif pour condamner le port du voile islamique par une salariée travaillant pour le compte d’un organisme 

accueillant le public24. 

Dans le même sens et à l’occasion de son avis au sujet des mères voilées accompagnant les sorties scolaires, le 

Conseil d’Etat a considéré qu’en raison de leur statut de simples usagers de service public, elles ne sont pas soumises 

au principe de la neutralité religieuse,25  

A côté de la neutralité du service public, la prévention de l’ordre public demeure le terrain privilégié de contrôle de 

l’action administrative par le juge. 

Ainsi, alors que pour  les juges du fond les arrêtés interdisant le port de burkinis sont légaux, car «  les plages doivent 

rester un lieu de neutralité religieuse ». L’interdiction est considérée  « nécessaire, adaptée, et proportionnée » au 

maintien de l'ordre public, au regard des tensions résultant de « l'amalgame qui pourrait être fait entre l'extrémisme 

religieux et le vêtement » ;26 Le conseil d’Etat a voit dans ce jugement un risque d’extension de l’ordre public, 

considérant qu’ « il n'appartient pas au maire de se fonder sur d'autres considérations et les restrictions qu'il 

apporte aux libertés doivent être justifiées par des risques avérés d'atteinte à l'ordre public ».27 

Appelée à se prononcer sur la question de l’interdiction du port du voile intégral, la CEDH, n’a pas fondé sa décision 

sur des considérations ayant trait à l’ordre public, mais sur les exigences du vivre ensemble, considérant que 

« l'interdiction litigieuse peut être considérée comme justifiée dans son principe dans la seule mesure où elle vise à 

garantir les conditions du "vivre ensemble“ »28. 

II) Le vivre ensemble au prisme d’accommodements difficiles

Certains affirment que la réussite du modèle du vivre ensemble en France et le maintien de la cohésion sociale 

appellent  la société française « à renouveler ses conceptions classiques de la nation et de la laïcité, en favorisant 

davantage la reconnaissance de la diversité culturelle.  (De même), les musulmans, de leur côté, doivent contribuer à 

l’émergence d’un islam de renouveau et d’ouverture ; ils doivent notamment récuser toute illusion différentialiste 

ou communautariste pour participer pleinement à la vie démocratique des sociétés d’accueil ».29 

23 Cass. Assemblée plénière, 25 juin 2014, n° 13-28.369. 
24  Cour de cassation, chambre sociale, audience publique du mardi 19 mars 2013, N° de pourvoi: 12-11690 

25 CE, avis 23 décembre 2013. 
26 TA Nice, ord. 22 août 2016, nos 1603508. 
27 CE, Référé, 26 août 2016. 

28 Cour européenne des droits de l'homme 1 juillet 2014 – AJDA 2014. 1348 

29 Abderrahim Lamchichi ; « pluralisme et citoyenneté, l’islam en France à l’épreuve de la laïcité et du “vivre ensemble“, in, 
Confluences méditerranée, 2002/2, n°41, 194 pages. 



22 

Mais, force est de constater que le vivre ensemble est de plus confronté à des défis en raison de l’ambigüité du socle 

de ses valeurs (A), permettant la remise en cause de ses assises et son instrumentalisation (B). 

A) L’ambigüité sémantique du socle des valeurs du “vivre ensemble“

Certaines valeurs fondatrices du vivre ensemble brillent par leur ambigüité sémantique. Il en est ainsi par exemple 

du concept de la laïcité et de ses implications à savoir la liberté religieuse et la liberté de conscience. 

S’il en est ainsi, c’est en raison du double aspect de la laïcité : «  un aspect négatif, car si, «en affirmant que la 

République ne reconnaît aucun culte, la loi n’a pas entendu dire que la République se refusait à en connaître 

l’existence » mais «fait disparaître la catégorie juridique des cultes reconnus...l’État laïque est celui qui se situe en 

dehors de toute obédience religieuse » ; un aspect positif, car «laïque, l’État assure (la liberté de conscience), c’est-à-

dire la liberté personnelle de croire ou de ne pas croire »et « se reconnaît l’obligation de rendre possible l’exercice 

des cultes ».30 

Le concept de laïcité ne cesse de faire l’objet de tentatives de définition, jusqu’affirmer qu’elle « n’est plus une idée 

simple et claire, facile à comprendre et à appliquer. Elle est devenue une notion floue et flexible, au contenu 

extensible et diversement interprétable »31. Plus encore, on parle aujourd’hui de sept représentations de la laïcité 

française32. 

Pour le Conseil d’Etat, elle est définissable « par les principes de neutralité, de liberté religieuse et de pluralisme. Elle 

doit permettre la diversité religieuse de la société, ce qui inclut la possibilité pour les différentes sensibilités 

religieuses de cohabiter dans l’espace public pour autant que ne se posent pas de problèmes d’ordre public ».33 

Certains se contentent de la définir par son objet inscrit dans la loi de 1905, c'est-à-dire, la séparation entre les 

églises et l’Etat, d’autres lui prêtent des définitions en rapport avec les obligations qui incombent à l’Etat laïc. La 

laïcité serait  alors un principe qui impose à l’Etat la neutralité. Cette exigence ne signifie pas que l’Etat est dans 

l’obligation de méconnaître le fait religieux. Au contraire, tout en garantissant la liberté de conscience et la liberté de 

culte, l’Etat est appelé à intervenir pour réguler la vie commune entre les citoyens. 

Car, le « fait religieux », dans un pays laïc comme la France, est reconnu en tant que fait public mais relevant des 

convictions privées qui ne sauraient être remises en cause par l’État, sauf si elles entraient en conflit avec les lois de 

la République ».34 

Or, aujourd’hui plus que jamais, la laïcité est appelée à se prononcer sur le statut de l’islam en France en raison de la 

présence d’une importante communauté musulmane sur le territoire Français, car, « il est apparu que son objectif 

fondateur, consistant à séparer le politique du religieux ne propose pas  des solutions concrètes à la question de 

l’islam, car  il y a semble t-il « une sérieuse difficulté à résoudre, qui est nouvelle et déconcertante : c’est que l’islam 

n’est pas seulement une religion, mais comporte une dimension sociale et politique et donc une idéologie qui peut 

inspirer une pratique »35. 

30 Jean Rivero, « Les libertés publiques, t. II, PUF, 2003, p. 156 et s. 

31 Maurice Barbier, « pour une définition de la laïcité française », in revue le Débat, 2005/2 n°134, 192 pages. 
32 Voir en ce sens, Jean Baubérot, « Les sept laïcités françaises, le modèle français de laïcité n’existe pas », les éditions de la 
MSH, 2015, 216 p.  
33 Rapport du CE, « réflexions sur la laïcité », la documentation française », 2004. 
34 Bernard Laurent, « laïcité par excès ou par défaut », in revue études 2015/5, p 41-54. 
35 Maurice Barbier, « pour une définition de la laïcité française », op cit. 



23 

B) Le “vivre ensemble“ à l’aune de l’instrumentalisation et de la déviance

Force est de constater que l’inscription de l’islam dans le cadre juridique français existant s’est avérée mal aisé, 

parce qu’il persiste «  davantage,… à comporter aujourd’hui, alors que ce n’est plus le cas d’autres religions, des 

dimensions à la fois religieuses, culturelles et sociales, étroitement imbriquées »36. 

Ses manifestations extérieures et la revendication de ses expressions publiques qui se sont récemment intensifiées, 

dans un contexte de montée de terrorisme, ont largement contribué à modifier sa perception, d’une religion 

quiétiste à une religion combative, qui cherche à s’imposer par la force. La polémique et la surenchère trouvent alors 

un terrain favorable de développement dans un processus fixant le sens des termes par axiologie où des concepts 

aussi ambigus que laïcité et “vivre ensemble“ continueront  d’être polysémiques pour ne plus signifier que ce que la 

praxis aura voulu qu’ils désignent.  

Certes, certaines valeurs du “vivre ensemble“ permettent l’amalgame et par voie de conséquence 

l’instrumentalisation des concepts et leur orientation dans plusieurs directions. 

Il en est ainsi, par exemple, du droit à la différence, de la liberté religieuse et de la liberté d’expression, dont la 

revendication tend parfois à la remise en cause de certains principes et d’un modèle social établi du pays d’accueil et 

font parfois l’objet d’instrumentalisation. 

S’il n’est pas question ici de revenir sur l’objet de ces revendications au nom de certaines libertés, le conseil d’Etat a 

jugé bon, dans son rapport de 2004 sur la laïcité, de revenir sur la question et d’en expliquer juridiquement les 

limites, tenant pour la plus part à la prévention de l’ordre public tout en contrôlant la proportionnalité entre la 

mesure et l’objectif poursuivi.  

D’un autre côté, la liberté d’association garantie par la constitution, peut elle aussi être détournée de son objectif 

initial, en effet, si la loi de 1905 a mis fin aux établissements publics du culte, elle permet la création d’associations 

(personnes morales de droit privé) pour l’exercice du culte, mais pour pouvoir bénéficier des avantages prévus par la 

loi, l’association doit avoir un objet purement culturel. L’appréciation du caractère culturel revient au juge lors d’une 

procédure contentieuse. Il n’a plus lieu d’être, pour le juge, dès lors que « certaines activités de l’association 

pourraient porter atteinte à l’ordre public ».37 Rappelons que dans ce cas d’espèce, la sanction a porté sur les 

activités de propagande et d’idéologie des témoins de Jéhovah.   

Pour le juge, la fermeture d’un lieu de culte mis à la disposition d’une association n’est ni contraire à la liberté de 

culte ni au droit de la propriété, au motif que «  les comportements fermés, agressifs, ou d'endoctrinement sont soit 

niés sans argumentation matérielle concrète (par l’association), soit réduits à des erreurs d'interprétation, les 

réactions d'inquiétude ou les incidents allégués, tels que les violences entre enfants en milieu scolaire et le rejet de 

femmes non voilées, n'étant pas démentis mais estimés peu fréquents »38. 

Dans le même ordre d’idée, la haute juridiction a considéré légal l’arrêté préfectoral pour la dissolution d’une 

association qui « sous couvert d'une assistance morale, logistique ou de bienfaisance aux détenus de confession 

musulmane,  avait développé au travers de ses activités un important réseau relationnel en lien avec l'islamisme, 

que son influence pouvait conduire certains détenus à se radicaliser et qu'elle entretenait des liens avec des réseaux 

terroristes »39.  

36 Rapport du CE, « réflexions sur la laïcité », op cit. 
37CE, Ass., avis du 24 octobre 1997, Association locale pour le culte des Témoins de Jéhovah de Riom 
38 CE, 6 décembre 2016, N° 405476, inédit au rec. Lebon. 
39 CE, juge des référé, 23 décembre 2016, n°406012, inédit rec. Lebon. 



24 

Cela dit, et Comme «  la laïcisation se déroule rarement sans engendrer des rapports de force et susciter des débats 

politiques puisqu’elle modifie le fonctionnement des institutions, tant religieuses que politiques »40, l’Etat s’est vu 

éloigné de son obligation de neutralité s’agissant du culte musulman, par un engagement public à travers le 

financement d’associations dont l’objet est religieux, il en est ainsi par exemple du soutien financier apporté par 

l’Etat au Centre d’action et de prévention contre la radicalisation des individus (CAPRI). La mission de cette 

association est notamment « de prévenir la radicalisation par la déconstruction des argumentaires radicaux et des 

théories du complot, et par la compréhension du fait religieux ».41 

Sur un autre plan et, toujours dans le registre de l’instrumentalisation, le religieux s’est invité à la table politique. Le 

vivre ensemble est devenu aujourd’hui un thème récurent de débat public en France. La volonté politicienne 

d’attirer un certain électorat s’est traduite par le lancement d’un débat sur le vivre ensemble qui s’est transformé en 

débat sur l’islam et sur l’intégration.  

En effet, force est de constater que l’actualité du terrorisme et de ses retombées sur le vivre ensemble est devenu 

un point crucial des campagnes électorales et de débats médiatisés en France qui se prononcent régulièrement « sur 

la gestion du terrorisme, son véritable danger, sur la compatibilité de l’islam avec la modernité et la démocratie, sur 

la condition féminine en islam, sur son iconoclasme et son dogme de non-représentation, sur la violence dans le 

Coran puis, par extension, sur l’immigration et l’intégration des musulmans en Occident, sur l’antisémitisme et le 

racisme ou encore sur l’islamophobie et la discrimination à l’égard des musulmans »42.  

 Dans un tel contexte, la laïcité  a perdu de sa souplesse. Elle est devenue, d’après certains « coercitive », comme 

une sorte d’obligation face à un fanatisme qui mêle religion et politique ».43 

40 Milot, M., La laïcité dans le nouveau monde, le cas du Québec, Turnhout, Brepols 2002. 
41 V. le site de ce Centre d’action et de prévention contre la radicalisation des individus : (http://radicalisation.fr/). 
42 Mathieu Guidère, « Le terrorisme avant et après l’Etat islamique », in Confluences Méditerranée,2017/3 n°102, p.65-74. 
43 Alain Marsaud (député ump), Le Figaro, 20 janvier 2015. 



25 

Gurbanov Habil  

Docteur en droit, professeur 

Académie Nationale des Sciences d’Azerbaïdjan, 

Institut du Droit et des Droits de l’Homme   

La protection du droit à la vie humaine dans le contexte de la solidarité des citoyens 

de la République d’Azerbaïdjan 

Le droit à la vie est un droit imprescriptible, ayant un caractère naturel. En tant que fondement du système des 

droits de l’Homme, le droit à la vie est fixé dans de nombreux traités et documents de caractère universel et 

régional.  

Selon la théorie de droit, la notion du droit humain doit être considérée comme une catégorie générale 

englobant les demandes et normes nationales et universelles en matière de liberté de l’Homme. Dans ce cas, 

le droit humain est une notion sociale, non pas une notion étatico-juridique bien définie.  

La défense des droits de l’Homme a une place particulière dans la structure du droit humain. Elle contient 

l’ensemble juridique complexe qui englobe des moyens nationaux (les textes légaux des organismes d’Etat 

chargés à la mise en œuvre de ces normes), et les moyens de contrôle internationaux (les traités internationaux 

et les organisations chargées à la mise en œuvre des normes adoptées et reconnues). La vie sécurisée, la 



26 

prospérité de la nation et le respect des droits de l’Homme, formé dès sa naissance, sont les cibles principales 

de chaque État de droit. Les droits et les devoirs de l’homme font partie intégrante de l’activité de la société 

humaine, car ils sont destinés à établir l’ordre public, la stabilité et le changement qualitatif au sein de la 

société. 

La cohésion sociale est une des doctrines de base de la société contemporaine. On confond fréquemment la 

solidarité et le solidarisme, pourtant ce sont des notions différentes. La solidarité est une situation sociale 

propre au caractère humain au fil de l’histoire de l’humanité. Le solidarisme est une idéologie politique, à 

partir d’études philosophiques et sociales. Elle appréhende la pratique de la gestion basée sur l’idée du bien 

commun, de la solidarité, de l’harmonisation des intérêts et des valeurs. La solidarité, c’est la fraternité 

d’esprit, l’unanimité, interdépendance, la responsabilité réciproque (1). 

Les droits de l’Homme jouent un rôle primordial pour la protection de l’être humain. Les droits de l’Homme 

sont, également, un instrument important pour la mise en œuvre des obligations de l’État devant les organismes 

internationaux. Mais les principes des droits de l’Homme sont des éléments clés pour mettre en lumière 

l’essence du droit humain. Les opinions des chercheurs sont différentes sur ce sujet. Selon certains auteurs, le 

principe de la solidarité est un des principes des droits de l’Homme. La solidarité se base sur la reconnaissance 

réciproque des droits, des responsabilités et des devoirs. Les derniers sont obtenus grâce à la coopération, 

jamais de manière isolée.  

Selon l’article 3 de la Déclaration universelle des droits de l’Homme : Tout individu a droit à la vie, à la liberté 

et à la sûreté de sa personne (2). Le Pacte international relatif aux droits civils et politiques (PIDCP) indique : 

le droit à la vie est inhérent à la personne humaine. Ce droit doit être protégé par la loi. Nul ne peut être 

arbitrairement privé de la vie (3).   

Selon le Deuxième Protocole facultatif du Pacte (1989), chaque État doit prendre des mesures nécessaires 

pour l’abrogation de la peine de mort (4). La vie humaine doit être considérée comme le capital le plus précieux 

de la société. Une telle approche implique des discussions sur l’abrogation de la peine de mort. L’existence 

d’une telle peine est une atteinte aux droits fondamentaux. Certaines institutions religieuses (en général, les 

sectes chrétiennes) protestent contre la peine capitale. Elles prétendent que le non-respect du caractère sacré 

de la vie humaine encourage la férocité au sein de la société d’une part, et les erreurs judiciaires sont possibles 

d’autre part. L’effet de la peine capitale est douteux. La protection de la société est possible par 

l’emprisonnement et la rééducation. La société gagne sous condition d’orienter un homme à la vie normale.  

La peine de mort a été abrogée 3 fois en Union soviétique (URSS), à laquelle l’Azerbaïdjan faisait partie : en 

1918, en 1920 et en 1947. Mais cette peine a été rétablie chaque fois après l’abrogation. La peine capitale a 

été abrogée actuellement dans 54 pays. L’opinion publique n’accepte pas toujours l’abrogation de la peine 

capitale en le considérant comme le moyen le plus efficace pour punir un criminel.  



27 

La protection de la vie de l’Homme est fixée par l’article 27 de la Constitution azerbaïdjanaise en vigueur. 

Les alinéas 2, 3 et 4 définissent les conditions pour supprimer la vie. Ici sont définies les autorisations 

juridiques pour mettre fin à la vie humaine :  

a) Tuer un soldat ennemi en cas d’attaque à main armée contre l’État,

b) Par une sentence de la Cour sur la peine capitale

c) Autres cas, prévus par la loi. (5)

L’emploi du terme soldat dans l’alinéa 2 de l’article 27, exclut l’assassinat d’autres personnes, ayant commis

une attaque à main armée contre la République d’Azerbaïdjan. Quoique selon l’alinéa 2, la peine capitale

puisse être appliquée à tout moment. Car, selon l’alinéa 3, l’application de la peine capitale n’est possible que

jusqu’à son abrogation définitive. Compte tenu de l’abrogation de la peine capitale, le 10 février 1998, par la

législation azerbaïdjanaise, toute privation arbitraire de la vie humaine est illégale (6).

Les clauses susmentionnées de la Constitution sont prises en compte par le Code pénal de la République

azerbaïdjanaise pour définir les circonstances de la responsabilité pénale et les sanctions. Les normes de la

défense légitime, la nécessité et la neutralisation d’un criminel sont des notions bien définies (7).

Excepté les circonstances définies par l’article 27 de la Constitution, toutes privations arbitraires de la vie

humaine en Azerbaïdjan sont illégales. La responsabilité pénale est apparue.

Le problème de l’homme et des valeurs morales a une place particulière dans la pensée occidentale. Certes,

nous avons besoin de connaître la culture occidentale (y compris juridique) pour le progrès et la modernisation,

ainsi que pour la compréhension du développement humain et des valeurs morales dans tel ou tel pays.

Le leader national azerbaïdjanais Heydar Aliyev a hautement évalué les valeurs nationales et humaines :

« Nous devons toujours apprécier glorieusement nos racines historiques et en être fières. Parallèlement, nous

devons établir des valeurs communes et morales de la nation azerbaïdjanaise par le moyen d’enrichissement

des valeurs nationales » (8).

La spiritualité humaine est partie intégrante de l’éducation de l’homme moderne. D’où provient le devoir

spécifique de l’Etat – l’éducation de l’homme bien développé, consciencieux et actif. L’homme moderne,

c’est un être humain riche de moral, éduqué en cohésion avec les valeurs morales nationales et humaines.

L’individu, c’est un homme moralement libre, dont la liberté est possible dans le cadre du système politico-

juridique en vigueur. L’opinion sur la naissance libre de l’homme est douteuse, car une telle « liberté » reste

supposée et inefficace (9). Elle devient efficace grâce au droit. L’être humain naît comme une existence

biologique et meurt comme un individu (10, 7).

Malheureusement, la législation azerbaïdjanaise ne définit par précisément le début de la vie humaine, et le

commencement du danger public à l’égard de l’enfant. La législation en vigueur protège la vie de l’enfant

seulement à partir de l’accouchement.



28 

Selon l’article 121 du Code pénal azerbaïdjanais, l’infanticide est interprété comme le meurtre de l’enfant 

pendant l’accouchement et dans les périodes suivantes en état de trouble psychologique, sans exclure 

l’imputabilité.  

La législation azerbaïdjanaise reconnaît le droit à l’avortement des femmes. Mais les limites du droit des 

femmes à l’égard de fœtus sont loin d’être définies. L’avortement ne provoque aucune contestation, si la 

naissance était contre-indiquée pour la femme. Sinon, comment la législation donne-t-elle le plein droit à une 

femme de mettre fin à la vie de l’être humain déjà formé ? 

Évidemment, le fœtus n’est pas une partie du corps de son porteur. Au point de vue génétique, il est distingué 

de la mère.  

Cela rend nécessaire une approche à un être humain autonome. C’est à dire, l’avortement en toute étape de la 

grossesse, c’est de mettre fin à la vie d’un homme en tant qu’individu biologique – le meurtre d’un enfant 

non-né. Ou est le juste milieu entre le droit à la liberté reproductive de la femme, le droit d’avortement et le 

droit à la vie d’un enfant en période prénatale ?  

Ainsi, le droit à la vie est le droit de la première génération exprimant l’idée de la solidarité de la société et de 

l’État azerbaïdjanais avec les couches sociales moins protégées du point de vue juridique. La protection 

juridique de l’enfant commence dans l’utérus de la femme. La protection juridique de la vie de l’enfant dans 

l’utérus, le droit d’avorter et la situation démographique du pays sont strictement liés les uns aux autres.  

La politique pénale fait partie intégrante de la politique nationale, car sa définition dépend beaucoup de la 

prospérité de l’État. Il s’agit de mesures prises pour la rupture de la grossesse non souhaitée. La vie intra-

utérine doit être sous le contrôle sévère dès que la mère s’adresse à l’hôpital. La rupture de la grossesse doit 

être autorisée strictement par la consultation médicale dans les cas suivants : la menace pour la vie de l’enfant 

ou de la mère, la maladie du fœtus et le viol suivi de grossesse.  

Les droits de l’Homme commencent par les droits de l’enfant. Si l’autorité met depuis plus de 20 ans le 

moratoire à la peine de mort afin de préserver la vie des criminels dangereux, alors nos descendants ont la 

raison pour la protection juridique de la vie. L’avortement (l'interruption avant son terme du processus de 

gestation) est considéré dans la société azerbaïdjanaise comme une simple procédure médicale, dont le seul 

effet néfaste peut être lié à la santé de la femme. La question du droit à la vie prénatale reste pratiquement 

hors d’attention de la législation.  

Les différents slogans douteux, tel que « l'homme est un loup pour l'homme », « vive le fort » sont lancés à 

l’époque contemporaine. L’existence de la solidarité sociale est primordiale dans cette circonstance pour 

prévenir l’aliénation.  

Le développement de l’ensemble des droits de l’Homme est défini surtout par l’accroissement de la solidarité 

au sein de la société. Comme indiqué dans la littérature, la solidarité au sens général est apparue dans la 



29 

conception et le contenu des droits de l’Homme. Elle est sous-entendue par les droits de première (les libertés 

et les droits politiques), et deuxième génération (les droits économiques, sociaux et culturels). Le niveau le 

plus élevé de la solidarité sociale a été atteint par les droits de la troisième génération. Ainsi, le postulat suivant 

apparaît : la solidarité est la garantie principale de la liberté de l’individu et pour la réalisation de soi.   

BIBLIOGRAPHIE  

1. http://www.perspektivy.info/print.php?ID=51931

2. http://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html

3. http://www.ohchr.org/FR/ProfessionalInterest/Pages/CCPR.aspx

4. http://www.ohchr.org/FR/ProfessionalInterest/Pages/2ndOPCCPR.aspx

5. Конституция Азербайджанской Республики от 12 ноября 1995 года. Баку: Ганун, 2014, 60 с.

6. http://files.preslib.az/projects/republic/ru/azr4_4.pdf

7. Уголовный Кодекс Азербайджанской Республики от 28 декабря 1999 года. Баку: Ганун, 2012,

234 с.

8. «Народная Газета», 24 ноября, 1998 (на азербайджанском языке)

9. Гегель Г.В. Философия права. М.: Мысль, 1990, 524с.

10.Мустафаев М.Х. Нищета методологии в современных политико-правовых исследованиях //

Ганун, Баку, 2006, № 12, с. 6-1



30 

Isakhan Valiyev 

Chef de l’Administration de la Fondation de Connaissance 

auprès du  Président azerbaïdjanais 

 Docteur en droit, professeur 

Le modèle azerbaïdjanais de la solidarité : fondements constitutionnels 

 Chers amis, mesdames, messieurs. Bonjour à tous. Je voudrais présenter en bref mes opinions sur la solidarité. 

La solidarité, c’est l’union des individus basée sur l’idée, la pensée, les intérêts communs, les cibles, les 

normes et l’entente mutuelle. Cette notion couvre à la fois, le sentiment de l’union (concurrence, soutien 

moral, aide financière ou coopération) entre les individus, les nations, les peuples, et les pays.  

La solidarité peut être classifiée en plusieurs aspects. Un survol historique suffit pour témoigner que les 

fondements de la solidarité varient selon les sociétés.  

La solidarité renvoie, d’abord, aux intérêts communs et aux liens parentaux dans les sociétés sans classes.  

Elle est aussi sous l’influence de différents facteurs dans les sociétés ayant plusieurs classes sociales. Les 

formes de la propriété viennent en tête parmi ses facteurs. La forme de la propriété reste au cœur de la solidarité 

dans les sociétés ayant plusieurs classes sociales.  

Les bases constitutionnelles de la solidarité constituent le sujet principal de mon discours. A mon avis, la 

solidarité « interculturelle, interreligieuse et intercivilisationnelle » contient les traits caractéristiques de la 

solidarité nationale et internationale.  

L’adhésion aux traités internationaux ratifiés par les représentants de la Nation sert de base juridique à la 

solidarité internationale. La fidélité à l’engagement international est l’un des principes de base de la solidarité. 

Cette responsabilité doit être également conforme à la Constitution. 

Les participants à la conférence sont suffisamment informés sur la Déclaration de droit de Virginie de 1776, 

la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen de 178944, la Déclaration universelle des droits de l'homme 

et du citoyen de 194845 et d’autres normes internationales. Je voudrais donc parler de la solidarité dans la 

République d’Azerbaïdjan.  

L’article 10 de Constitution azerbaïdjanaise sert tout d’abord de base juridique à la solidarité internationale : 

« La République d’Azerbaïdjan établit des relations internationales par conformité des principes prévus par 

les normes juridiques internationales »46. 

44 http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/la-constitution-du-4-octobre-
1958/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789.5076.html  
45 http://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html  
46 http://www.meclis.gov.az/?/az/topcontent/27  



31 

A propos de la solidarité nationale. La Constitution azerbaïdjanaise est considérée comme la base juridique 

de la solidarité nationale. La fidélité aux valeurs humaines ainsi que l’activité mutuelle pour la paix et l’amitié 

avec toutes les nations dans le monde sont considérés comme l’intention principale de la Nation 

azerbaïdjanaise dans le préambule de la Constitution.  

Selon l’article 5 de la Constitution (unité de la Nation), la République d’Azerbaïdjan est partie commune et 

indivisible de tous les citoyens. Voilà le format constitutionnel de la solidarité à l’intérieur du pays. L’article 

25 de la Constitution (Égalité en droit) est aussi l’un des fondements juridiques de la solidarité. Selon l’alinéa 

3 de cet article, l’Etat assure l'égalité devant la loi et la liberté de tous les citoyens sans distinction d’origine, 

d’opinion politique, de l’emploi, de race ou de religion. 

L’article 49 (droit à la réunion libre) est, également, une garantie de la solidarité nationale. Chaque individu a 

le droit de se réunir avec les autres. Selon cet article, chaque individu a le droit de manifester, d’organiser les 

manifestations, les protestations et les grèves. La Constitution a défini la forme de la solidarité en normalisant 

des questions d’intérêt commun.  

A propos de la solidarité « interculturelle, interreligieuse et intercivilisationnelle ». La solidarité 

« interculturelle, interreligieuse et intercivilisationnelle » est une question plus délicate que celle de la 

solidarité nationale et internationale. La protection de l’identité nationale et la tolérance vis-à-vis des groupes 

ethniques et des nations sont des principes clés.  

Cette question a été réglée par la Constitution azerbaïdjanaise : la puissance souveraine réside dans la Nation 

(article 5). Chaque individu a le droit de garder son appartenance ethnique. Nul ne peut être obligé de changer 

son appartenance ethnique (article 44). Chaque individu a le droit d’utiliser sa langue maternelle. Nul ne peut 

être privé de l’usage de sa langue maternelle. La République d’Azerbaïdjan assure l’usage libre et le 

développement de toutes les langues parlées dans la République (article 21).  

La solidarité « interculturelle, interreligieuse et intercivilisationnelle » est reflétée aussi dans la solidarité 

religieuse. Selon l’article 48 de la Constitution, tous les citoyens ont le droit de définir leur opinion religieuse, 

pratiquer seul ou ensemble les rites religieux, ou rejeter toutes les religions, déclarer et propager leur opinion 

religieuse. Nul ne peut être obligé de déclarer son opinion religieuse, exercer les rituels, ou participer à des 

cérémonies religieuses.  

L’évolution confessionnelle historique de la Nation azerbaïdjanaise est le fruit d’une histoire riche. Les 

monuments zoroastriques, islamiques, judaïques et chrétiens sont protégés en Azerbaïdjan. Les églises, 

synagogues et mosquées fonctionnent librement en Azerbaïdjan, Etat peuplé majoritairement par des 

musulmans. Les représentants d’au moins 33 groupes ethniques vivent en paix, et l’Etat aide régulièrement 

les lieux de culte. Les églises et synagogues sont construites et restaurées parfois par des musulmans. Les fêtes 

religieuses et nationales sont célébrées en présence des chefs des différentes communautés religieuses.   



32 

Il y a lieu de noter que l’année 2017 a été déclarée « Année de la solidarité islamique » par décret du Président 

azerbaïdjanais. Le chef d’Etat Ilham Aliyev a déclaré, à plusieurs reprises, que la solidarité islamique ne doit 

pas être interprétée comme une solidarité strictement entre les adeptes de l’islam. Cela doit être compris à la 

fois, comme une solidarité entre les adeptes de l’islam et ceux d’autres religions. Une compréhension contraire 

est égale à ne pas comprendre l’essence de la solidarité islamique. Les Premiers Jeux Européens en présence 

des adeptes de différentes religions, et les Premiers Jeux de la Solidarité Islamiques tenues à Bakou sont des 

signes de cette volonté politique.  

A l’époque de la confrontation chiite-sunnite déclenchée d’une manière artificielle dans le monde, les religieux 

de deux courants font la prière ensemble en Azerbaïdjan. Les travaux en sur la solidarité, les conférences en 

présence des chefs d’Etat, l’activité des organisations internationales et des lauréats du prix Nobel, ont eu des 

conséquences positives. La visite du Pape François à Bakou, en 2016, a été un événement de grande envergure 

au point de vue religieux et politique pour un pays ou demeurent une minorité catholique47. A la suite de la 

rencontre avec les chefs spirituels musulmans, juifs et orthodoxes et de la messe pontificale, le primat de 

l’Eglise catholique a qualifié l’Azerbaïdjan de lieu de la solidarité et de la tolérance. La visite du Pape en 

Azerbaïdjan a été couverte par plus de 70 médias internationaux renommés.  

En général, grâce aux articles de la Constitution concernant la solidarité nationale (la souveraineté nationale 

appartient au peuple ; la puissance souveraine réside dans la Nation; l’usurpation du pouvoir est le crime le 

plus lourd contre la nation ; la vie digne et la mise en œuvre des droits et de la libertés de l’Homme et de 

citoyen sont déclarés le cible  de l’Etat ; l’équilibre au pouvoir etc), les différents groupes ethniques et les 

minorité nationales considèrent la République d’Azerbaïdjan comme leur Etat national. Ils ont voté pour la 

Constitution. C’était l’expression de la solidarité au sens général. 

Une approche positive à la solidarité par le moyen de son introduction dans la Constitution nous permet de 

parler d’un nouveau phénomène – le modèle azerbaïdjanais de la solidarité. Les principes fondamentaux de 

ce modèle sont les suivants : respect à la solidarité nationale ; respect de l’identité nationale ; tenir en compte 

de la volonté de chaque groupe pendant le règlement des problèmes ethniques et religieux ; respect des 

principes de la tolérance. Le trait caractéristique du modèle de la solidarité azerbaïdjanaise est de rejeter la 

solidarité visant le fanatisme, l’extrémisme religieux, le sécessionnisme, le génocide, et le rejet des autres 

opinions religieuses. Ce modèle définit également les limites de la solidarité. 

La propagande des religions contraires aux principes humains est interdite par la Constitution azerbaïdjanaise. 

L’exercice du culte est autorisé sous condition de ne pas violer l’ordre public et de ne pas être contraire à la 

morale. L’opinion religieuse n’est pas un argument pour violer la loi. 

Les limitations pareilles sont également prévues par les articles 49 et 58 de la Constitution (droit à la réunion 

libre et à la liberté d’association). La réunion libre est autorisée sous condition de ne pas violer l’ordre public 

47 https://apa.az/xeber-az/dini-xeberler/roma-papasi-fransiskin-azerbaycana-seferi-baslayib.html 



33 

et se dérouler d’une manière pacifique, sans arme et sous l’agrément préalable de l’autorité locale. La 

formation des groupes criminels, y compris visant le coup d’Etat, ainsi que l’association avec ces groupes sont 

interdites dans tous les territoires de la République d’Azerbaïdjan.  

La solidarité est réglée en France par la Constitution et les actes législatifs. La solidarité et l’égalité des 

Français en cas de calamités nationales sont fixées par l’article 12 du préambule de la Constitution de 27 

octobre 1946. Par exemple, la loi n°78-17 du 6 janvier 1978 relative à l'informatique, aux fichiers et aux 

libertés interdit de « collecter ou de traiter des données à caractère personnel qui font apparaître, directement 

ou indirectement, les origines raciales ou ethniques, les opinions politiques, philosophiques ou religieuses ou 

l'appartenance syndicale des personnes... ». Ainsi, les Français ne possèdent pas de statistique sur les 

différentes ethnies résidant dans la République. Selon l’article 75 de la Constitution, « Les langues régionales 

appartiennent au patrimoine de la France ». Néanmoins, la Constitution ne contient aucun article sur la 

responsabilité de l’Etat pour la protection et le développement des langues régionales et minoritaires. Par la 

loi n° 51-46 du 11 janvier 1951 relative à l'enseignement des langues et dialectes locaux, « Tout instituteur 

qui en fera la demande pourra être autorisé à consacrer, chaque semaine, une heure d'activités dirigées à 

l'enseignement de notions élémentaires de lecture et d'écriture du parler local… ». Mais cette loi a été abrogée 

dans les années 90. Selon le préambule de la Constitution en vigueur, la solidarité est liée à la situation sociale. 

Chacun peut défendre « ses droits et ses intérêts par l'action syndicale et adhérer au syndicat de son choix ».  

Bibliographie 

1. http://www.conseil-constitutionnel.fr/conseil-constitutionnel/francais/la-constitution/la-constitution-

du-4-octobre-1958/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789.5076.html

2. http://www.un.org/fr/universal-declaration-human-rights/index.html

3. http://www.meclis.gov.az/?/az/topcontent/27

4. https://apa.az/xeber-az/dini-xeberler/roma-papasi-fransiskin-azerbaycana-seferi-baslayib.html



34 

Yasaman Garagoyunlu (Mahmudova)  

Azerbaijan National Academy of Sciences 

The Institute of Philosophy Scientific worker 

The Role and the Place of Azerbaijan  

in the Integration Process of the Asian-European 

Cultures Geocultural Status of Azerbaijan 

Introduction: The location factor plays an important role in the analysis of the characteristic features of 

civilizations and cultures. According to the geopolitical theories, the structure of the location defines the 

structure of the history, civilization, culture and the sizes of quality and quantity. From this point of view, the 

traditional opinion was formed in the geopolitics. According to this opinion, geographical relief is such as the 

fortune. It is the basic factor played an important role in the recession as it caused the creation of the stable, 

static laws in the forming of the culture and civilization. Justly for this, we have tried to analysis the 

characteristic features of Eastern and Western cultures and to define the role playing the Azerbaijani culture 

at synthesis of Eastern and Western cultures with involving the theories of the geographic determinism which 

is the subject of the geopolitics, location iconography, fundamental dualism to our research. 

Theory of the Geographical Determinism and the Culture of Azerbaijan 

The history of humanity is the history of interaction of the human-nature, the relations of ethno-

geographical environment. The geographical environment is the mutual socio-cultural effect area of the 

societies. The geographical aspect keeps a great place at the integration of different civilizations and cultures. 

Each type of culture and civilization is the representative and the appearance of a geographical system. The 

complex network of geo-sociocultural and geopolitical factors, genetic core and the main features of 

civilizations reflect in the field of science, culture, education, ethics, and religion. 

The geographical location has been influenced to the formation of cultures, as it was effective on the 

anthropological structures of the peoples. The nations and cultures are also different who live in those 

territories as well as various geographical regions are different. Giving the shape and the form of the 

geographical location to the life of collective and group is already accepted indisputably. The geographical 

factor is playing a great role in the forming of the customs, traditions, mentality, and religious, philosophical 

outlooks. Traditionally, the dynamics, the essence and the form of the social processes, also the characteristics 

and the type of cultures are explained with the features of their formed geographical area. Human, society and 

nature organizes a unique system and society cannot exist outside nature. According to each concrete, natural 

environment, type of man, society, and culture is formed. "The different models of mutual relations of nature 



35 

and society are always expressed by "geographical factor".48 In this respect, the theory of geographical 

determinism is based on the definition of the type of man, society and culture by geographical 

factors.“Geographical environment” reflecting as the location of existence for human affects to the creative 

ideas of the people by complex interactive mechanism of nature and society, to the typology and structure of 

the culture. Meanwhile, culture is acting as a reflection of nature. Each culture reflects the features of the 

geographical area formed in it. Geographical characteristics play a very important role in the social 

organizational activities "as the background of the social realities".49 

Geographical environment is interpreted as a land (ground) environment of human society in the 

scientific literature. In turn, this had been a necessary condition of the existence of society, acts in itself as a 

part of the sphere of human activity and geographical location.50The definite geographical environment is 

understood when says cultural circle. Geographical environment is named that the part of nature which the 

humanity keeps close contact with this part in its life and in the historical development stage of production 

activity. Geographical environment plays an active role in the formation of spiritual word of human and culture 

completely reflecting as the life environment of society and human as one of the socio-cultural sizes of the 

humanity."Y. K. Pletnikov spoke an interesting opinion about it. The border that, separating Nature and 

Society is relative and conditional. But the geographical environment is their interactive scopes".51Three 

factors are in the focus of attention of scientists, which play a principal role in the birth of values and elements 

that made up any culture. They are geographical location, Human element and Society.52There are many 

social, philosophical and cultural concepts about a playing major role of the geographical location and the 

landscape in the formation and development of ethnic identities. Ethnos is the geographical event and 

organism adapted to the landscape. As we known, ethnos are also different as well as the landscapes are 

various in the Earth. Ethnos mainly emerge as an element of culture. Living intertwined permanent shape with 

nature can reveal the effect in changing of living ideals and behaviors of an evident ethnic element of nature, 

and in earring unique features culture.53"The culture is the life and thinking style got by the nation as a result 

long contact with the nature and the struggle against it, according to identified as an emerging field of science 

ethnography, cultural anthropology and ethnography of culture.54This style reflecting of the features of 

geography and region is being determining factor in the formation of the characteristic features of national 

48Elbəzək Əsgərova. Müasir elmi idrakda cografi sistemlərin tədqiqi problemi// Fənnlərarası metodologiyanın formalaşması: 
Problemlər və perspektivlər. Bakı. Təknur-2012. s.111 
49Elbəzək Əsgərova. Müasir elmi idrakda cografi sistemlərin tədqiqi problemi// Fənnlərarası metodologiyanın formalaşması: 
Problemlər və perspektivlər. Bakı. Təknur-2012. s.111 
50Elbəzək Əsgərova. Müasir elmi idrakda cografi sistemlərin tədqiqi problemi// Fənnlərarası metodologiyanın formalaşması: 
Problemlər və perspektivlər. Bakı. Təknur-2012. s.110 
51Elbəzək Əsgərova. Müasir elmi idrakda cografi sistemlərin tədqiqi problemi// Fənnlərarası metodologiyanın formalaşması: 
Problemlər və perspektivlər. Bakı. Təknur-2012. s.111 
52Fazil Qəzənfəroglu.Türk kimliyi və Azərbaycan vətəni. Yüksəliş İktisadi və Stratejik Araştırmalar Vakfı. Ankara 1998. s.51 
53İbn Haldun, Mukaddime, I-II, çev. Süleyman Uludağ, İstanbul 1982. s.329 
54Fazil Qəzənfəroglu.Türk kimliyi və Azərbaycan vətəni. Yüksəliş İktisadi və Stratejik Araştırmalar Vakfı. Ankara 1998. s.50 



36 

culture reflecting in the field of art. Culture reflects as the role of a set of customs and traditions which given 

a definite image to the society as well as the culture acts as the relation between nature and art. Thus we should 

note that the culture is the life and thinking style, generated by the interaction of geographical location and 

ethnic relations. There are various opinions of scholars about the history of philosophy, sociology, 

anthropology on geographical location and of ethnic relations. According to the view of famous philosopher 

of history Arnold Toynbee, the emergence and the development of cultures are connected with the terms of 

geographical location, the existence of the creative group in the society, the existence of a permanent state of 

"to call for fighting-challenge" between the nature, the environment and human.55 L. Gumilyov names this 

creative group "carrier of the passioner dynamics" developing the Toynbee’s idea about being a creative 

group in the society.56 

According to one of the leaders of the British Diffusionists G. Elliot Smith, suitable geographical 

conditions are needed for appearing of a high culture; parallel cultures cannot occur even that there isn’t 

favorable geographical atmosphere everywhere. In this case, the theory of parallel cultures is unacceptable. 

For their favorable geographical conditions, the first high culture (close culture) occurred in Egypt, this 

continent is the cradle of world the culture. The culture was spread out over the earth from there.57 In the 

theory of high culture, the creating of the high cultures by the sedentary nations having the unity of language 

and political ties among them substantiated mutuality of the culture and history amid nations was noted. For 

example, the ancient Egyptian, Assyrian, Babylonian, Phoenician and Chaldeans had formed the culture based 

on the type of the partnership of culture and history. 

One of the representatives of the theory of high culture, the Russian pan-slavyanist N.Y.Danilevski (died 

1885) had written about that, the cultures organized system as an organism which tied with the parts to each-

other and to the whole, and the whole closed to pieces. The unity of the culture and the mutuality of the history 

among nations having political relations, trade relations, the union of the language and religious belief, the 

similarity among the lifestyle and etc. forms the character of the cultures. For example, the conveying of the 

aesthetic feature of the ancient Greek culture, the religious feature of the Indian culture, the mechanical and 

technical feature of the Western culture was noted.58O. Spengler had expressed the cultures with symbols. He 

had assessed the antique period (ancient Greco-Roman) culture as Apollonry, the middle period culture as 

fortune-teller, the Western culture as Faustry. According to Spengler, the main symbols organize nuclear 

power in the every high culture and play a major role in the development of the culture.59Turkish scholar 

Ibrahim Kafesoglu noted that, culture as a whole has not been organized from one element called the social 

55Arnold Toynbee. Sorokinin Tarih Felsefesi. Bk.Sorokin-Toynbee, Sosyal deyişmeler üzere denemeler. Ankara.1964. p.46 
56Lev Nikolayeviç Gumilyev. Geoqrafiya etnosa v istoriçüskiy period. Leninqrad.1990.c.183 
57G.E. Smith, In The Beginning and The Origin of Civilisation, New York, 1928;   G.E. Smith, Human History, London, 1984. 
p.24
58Fazil Qəzənfəroglu.Türk kimliyi və Azərbaycan vətəni. Yüksəliş İktisadi və Stratejik Araştırmalar Vakfı. Ankara 1998. s.52
59Ali Yayla. Türk Kültür və Medeniyet Tarihi.s.14.



37 

existence; it was born from a lot of different cultural values with coming together in harmony.60Toynbee who 

develops "High culture" theory had defined and identified more than twenty cultures existed independently 

and not connected to each other systemizing the history of all humanity according to the concept of high 

culture, accepting the inseparability and identity between culture and social group (ethnic group, nation, and 

society).61 

The diffusionists from Vienna had written the diffusion of the spreading of the culture and the existence 

of the other independent culture to the developing and character of the culture as the result of the expansion 

of the circle of culture during analyzing the theory of “The circles of the culture”.According to this theory, 

ethnic migrations and tendencies such as are forced to interact with other ethnicities and cultures during 

imperializing, cause to the diffusion or on the contrary, the narrowing of the cultural circles. The ruling 

historical, ethnological, and cultural values are appropriated by the other cultures and nations during the 

expansion of the circle of culture, and thus the culture as a ruling historical and ethnological method is put 

forward in this circle. Thus, a few cultural circles had formed in history.62  Ibrahim Kafesoglu has put forward 

such ideas that, the cultural circles having ethnic style and features shaping of the form connection 

geographical location and landscape and playing a key role in the formation of the national identity and 

creating strong state, social and psychological values and outlook of each circle of culture in accordance with 

their terms and conditions.63 

According to the theory of high culture, a strong culture is provoking a strong state. O. Spengler writes 

that, high civilizations are occurred by the nations has set up a state and it is represented by that state.64 For 

example, Parsians, Romans, Midians, Sumers, Egyptians formed in the circle of a strong culture before Islam 

had established the strong state. However, there was Hellenistic cultural circle at Greece consolidating of each 

city-states’ unity protecting their independence. Just for this, Smith noted the importance of speaking on Greek 

culture, but not Greek nation, and Friedrich Meinecke had offered to call these types of city-state’s societies 

of  Culturnation (cultural nation), the societies defining its will itself consolidated under a single government 

power and culture as States nation (the nation's state) political nation.65Ziya Gokalp differentiates national 

culture and with the terms of national civilization from each other, he had considered the culture such as 

general humanity, the totality of universal values, but he had thought the national culture such as the totality 

of local and ethnic values. Ziya Gokalp had considered that the national culture and national civilization was 

the foundation of defeats and collapses. According to Gokalp, the ancient Egyptians had collapsed in national 

cultureas rising in the national state civilization, as a result, Ahamanies being strong for national culture, weak 

60İbrahim Kafesoglu. Türk Milli Kültürü. Bogaziçi yay., İstanbul.1995. s.23 
61A.J.Toynbee. A. Study of History/Abridget edition/ London.1962.p.12 

62O. Menghin. Die weltgechictliche Rolle der ural-altaischen Völker. AE, 42. 1929, p.289-301 
63İbrahim Kafesoglu. Türk Milli Kültürü. Bogaziçi yay., İstanbul.1995. s.37 
64Ali Yayla. Türk Kültür və Medeniyet Tarihi.s.15 
65Ali Yayla. Türk Kültür və Medeniyet Tarihi.s.15 



38 

for civilization had defeated the Egyptians, but after a few years later, Ahamanies’ national state civilization 

had become stronger, naturally the national culture had weakened. Nevertheless, in the Greeks having weak 

national civilization, strong national culture had defeated Ahamanies. When increased the Greek national 

civilization, the Arabs having strong national culture had crushed the Greeks and the Sasanies, instead of, the 

Turkish culture having strong national culture had crushed the Arabic civilization.66 All these processes had 

affected to re-shape and the development of ethnical-national identities under the influence of cross-cultural 

relations. The result of cross-cultural relations, if every culture changes image, ethnic identities are also 

affected from this. 

National identities of ethnos including ancient Roman Empire, began their formation with the birth of 

Christianity in the Christian culture which has synthesis of the values of the ancient Greek-Jewish (Sami), and 

with the rising of Islam Arabic, Turkish and Persian cultures and ethnic identities although completely 

different from each other have had the common features and characters in the Islamic culture.67 From all 

aforesaid, is lucid that, features of geographical location and landscape plays a major role in the birth of local 

cultural circles (cultural environment). 

The environment plays a dominant role in social organization. Social organization occurs within a 

certain location. T. Hagerst and wrote on a higher-level organization of society and the level of an increasing 

social activity connected with environment. This "environment" named a humanitarian, historical, cultural 

location. Geographical location identifies potential opportunities and historical destiny of the country and 

nation. French sociologist Alice Recluse and Russian scientist A.A.Antipova wrote in their works on the 

affecting of landscape and climate to the economic activity and development of the culture. Thus, we should 

note that, the convergence of geography, with social sciences, in particular the culture used since ancient times 

as a scientific methodology. Therefore, the analysis of any of the local culture, the concept of geographical 

determinism (Determinism from lat. determine-to define, the scientific concept about depending on general 

objective laws and causal relationship of all the events that occur in nature and society, is used for applying 

to different branches of science in the specific names, such as geographical determinism, physical 

determinism, social determinism and etc. Against for the term of determinism, indeterminism is used (lat. in-

is the preposition of the denial and determinism). For the word of indeterminism, the negation of the most 

common characters of the causality is used. This is the oldest methodological style used in the analysis of the 

culture.  

We can meet with the ideas about the influence of geographical environment (space, landscape, seas, 

rivers), to history, people and culture, in the works of ancient authors as  Lao-Tse (VI-V centuries B.C.), 

Confucius (551- 479 B.C) Men-Tse (372-289 B.C), Kautilya Arthasastra (V B.C.), Fales (625-547 B.C), 

Anaksimandr (610-540 B.C), Herodotus (490-480 B.C), Hippocrates (460- 377 B.C), Fukidid (460-401 B.C), 

66Ziya Gökalp.Türkçülüyün əsasları. İnkilap kitab evi. İstanbul-1987. s.36 
67Lev Qumilyev. Qədim Türklər. Çev.Vilayet Quliyev. Bakı.1993. s.432 



39 

Plato (428/7-348/7 B.C ), Aristotle, Polyps, Julius Seaesar (102 or 100-44 B.C.), Mark Cicero (106-43 B.C.), 

Strabo, Plutarch (461-327 B.C.) and etc.68 For example, Aristotle (384-322 B.C.) noted in his work "Policy" 

that “according to the advantages of the geographical position of the island of Crete, it had the opportunity to 

rule over all of Greece”. Polyps (200-120-years B.C.) explained the strong character of Arcady resident’s for 

the foggy and cold climate conditions there. "Therefore, the sharp differences emerged in the character of the 

nations, their body structure, skin color, most types of their business".69Strabo (the period of the 64-63 and 

23-24 years B.C) explained the power and splendor of ancient Rome with its special geographical position,

location in the Apennines Peninsula, the surrounding geographical and natural advantages. Prominent 

philosopher of the East, Abu Nasr Muhammad Ibn Muhammad al-Farabi (870-950) also connected events and 

processes happening in political and public life with nature and natural causes. 

According to Farabi, the human society was the process of gathering different peoples in one place of 

residence and the process of formation of the mutual living standards and social values shared by the influence 

of the environment. Al-Farabi divided the human communities to different nations for their language, religion 

and behavior norms. He estimated the difference between the nations with three natural factors: human, 

language, and thinking. Besides this, he presented the difference of the language, thought as distinguished 

quality of nations.  Thus, Al-Farabi was explaining the formation of opinion, morality, character and language 

of the people with the reason of distinctive geographical environment and ethnogeny.70Opinions about the 

influence of geography in the formation of the culture were reflected in the works of the medieval Islamic 

philosopher Abu-Reyhan- Muhammad Ibn Ahmad al-Biruni Khwarezm (973-1048).  

Acting from the geopolitical idea of geographical determinism, Biruni gave the explanation of problems 

as  the role of natural factors in the development of humanity and the influence of nature, climate and 

geographical condition to the human societies in his works "History of India", "Chronology of Ancient 

Nations", "The Remaining of Past Centuries". He had put forward to the idea of the cyclicality of the historical 

process for the first time.71  The Islamic scholar Abu Ali Hussein Ibn Abdullah Ibn Sina (980-1037) related to 

the character of the peoples, the development of the societies with the difference of geographical nature, living 

sources, climate and the other natural conditions in his works.72Commentator of Aristotle's ideas and theories, 

considered the founder of rationalism in the Arabic philosophy, Abul Valid Ibn Rushd’s (1126-1198) "social 

ideas" had been developed on the basis of the ideas of the Plato's work "State".73According to XIV century’s 

Arabic philosopher Abu Zeyd-Abd al-Rahman Ibn Khaldun, the spiritual forces of social communities are 

measured by their ability of preservation mighty empire and the ability for joining in the fight for the 

68Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.55-56 
69Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.55-56 

70Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.55-56 
71Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.59 
72Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.60 
73Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.60 



40 

conqueror. There is close connection between the moral force and the impulse coming from the natural 

environment. He gave the information about geography of territories, natural climate, the settlement 

principles, national, social and cultural differences, history, nature and culture where lived Arabs, Persians, 

Barbarians in his books, in the books of "The book of lessons, the poem of beginning and Arabs’, Persians’ 

and Barbarians’ days and information about their contemporaries who have higher power" and the book is 

named "Introduction" and he linked the differences between socio-cultural development and lifestyles of the 

nations with the diversity of the geographical environment.74 According to Novruz Mammadov, Ibn Khaldun 

grounded many elements of geo-geographical theories connected with the settlement territory which put 

forward after centuries by famous geographer and demographer V.P.Semyonov Tian-Shanski’s (1870-

1942).75According to Ibn Khaldun, peoples dwelling the world, make cooperation with other nations and 

peoples living in these areas, share food and the means of protection from foreign invaders. He considers this 

process constantly, and considers forever the combination and interactive activity of peoples, dwelling process 

of the world, and he tells development of humanity goes from simplicity to complexity; the road going to 

civilization passes from cooperation and dwelling. The theory of Ibn Khaldun on civilization based on the 

transition processes passing from particular type of social unity is named “Asabiyyat” to the union of state. 

According to Ibn Khaldun, people create attitudes and alliances on the generation of unity and other 

relationship ties firstly, and the endpoint moment of joining of these alliances finishes with the creation of the 

Institute of the unit state. Ibn Khaldun had noted that, the main reason for the establishment of the State Union 

was coming from the need of the protection of the people and to unite for a living.76 In Europe, the period of 

great geographical discoveries had been a new stage in the development of the ideas of geographical 

determinism. French philosopher Jean Bodin (1530-1596) had roused interest again to the problem of 

geographical determinism with analyzing the creation and establishment of the institute of state in the different 

climatic and geographical conditions at his work "The six-book on State".  

He explained the differences and changes in the political and state structure of the world with three main 

reasons – the order of God, human destiny and by the influence of nature. The author preferred firstly to all 

geographical conditions in the impact force of nature, and more likely to the climate among all of the 

geographical factors. Bodin divided the earth into three parts: a hot-equatorial, cold-polar and warm average. 

Going by the way of the ancient Greek philosopher Polybius, he maintained the depending of the character of 

the population from climatic conditions firstly. According to Bodin, the people physically stronger and warlike 

live in the North, but the people that are more talented live in the South. From point of view of J.Bodin, “if 

we look through the history, we can see that the greatest generals grow in the north, art, philosophy and 

mathematics arises in the south”.77 French educator Charles Louis Montesquieu (1689-1755) has wrote that 

74İbn Haldun, Mukaddime, I-II, çev. Süleyman Uludağ, İstanbul 1982. s.320 
75Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.65 
76İbn Haldun, Mukaddime, I-II, çev. Süleyman Uludağ, İstanbul 1982. s.329 
77Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.67 



41 

the main reason of differences in the legislative structure of states connected with geographical-climate 

analyzing one of the being of connections among political system of country with geography, its culture and 

historical context in his work "Spirit of the Laws" (1748). Montesquieu had commented state structure, forms 

of governance with natural and geographical environment and the problems of the influence of climatic 

conditions to the life of state and community.  Montesquieu wrote that the people who live in cold climates 

have more well-behaved standards than moderate climates, because who live in a temperate climate are more 

mutable getting certain properties of the climate. According to Montesquieu, warm climate had paved the way 

for the development of the slavery in the warm areas for this reason warm climate weakens more the character 

of men. Heat causes weakening of courage, cowardice of people, and they cannot go against the rulers of 

despotism and tyranny, agree with the slavery situation. Nevertheless, in the cold climatic countries, people 

protect their courage and more republics establish at such climatic countries. The mild climate of Europe 

causes creating of monarchies.78 French educator Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) had written that, the 

law of the geographical determinism playing definable role in the formation of the principle of management 

at this or the other location of the Earth. According to Rousseau, labor costs equal to zero in the warm climate 

that favorable to agriculture, because less efforts and methods are applied to crops, and it influences to the 

formation of the thought inclination to despotism, too. Russo emphasizes that despotism is useful for hot 

countries, barbarism is for cold countries, and the best ruling system is for the provinces placed between them 

related to the characters of the climate. According to Rousseau, the climate forms the attitude of individuals 

to the social activity. Their relation to dinner, luxury, dress, behavior is connected with the features of the 

climate zone where settled. People eat less at hot countries, but this moderation is not felt their dresses. Though 

Europeans are gluttonous, they are more moderates, because the climate is changeable in here.79  French 

scientist Jean-Batiste Dupont (1670-1742), Ten Ippolit (1828-1893), Edmon Demolen (1852-1907), Jacques 

Élisée Reclus (1830-1905), English scientist Thomas Henry Buckle (1821-1862), German scientists Immanuel 

Kant (1724-1804), Johann Gottfried Herder (1744-1803) and Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831), 

Alexander Von Humboldt (1769 -1859), Russian scientists Sergey Solovyov, B.N.Cicerin, A.P.Sapov have 

studied the influence of climate, natural environment,  local condition, in the formation of people, nations and 

social types guiding by geographical determinism idea. They have noted that, geographical position plays an 

important role in the development of cultures and civilizations writing that climatic conditions of the country 

is the main factor in the cultural development of nations.80According to the Germanic geographer Carl Ritter 

(1779-1859), each person, people, is the child of his native nature, of the inhabited territory and the 

surrounding natural landscape is necessarily displayed in that man's physical appearance, character, national 

and social behavior, culture, language and consciousness.81The Russian scientist Lev Ilyich Mecnikov (1838-

78Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.68 
7979Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.70 
80Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.71 
81Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.7 



42 

1888) has spoken about the role of the natural-geographical factors in the formation of human life and cultures 

in his book "Civilization and great rivers, geographical landscape of the establishment of modern societies". 

Mecnikov has been seeing the basis of the historical development at hydrosphere. He divided the history of 

humanity to three stages the basis of the civilization of the stages arranges the river, the sea, the ocean.82The 

law of the “Location factor” ((the geographical interpretation of the multi-dimensional (as military, political, 

economic, demographic, socio-cultural, informative and etc.) location of the communication that joining the 

political, social, moral-cultural and economic field of the activity of the peoples on the basis of the pan-idea, 

such as with the East, the West, Pan-Asianism, Panslavyanism, Eurocentralism, Pan-Islamism)) in the theory 

of the geographical determinism showing a special influence to the environment for the development of the 

human society knows one of the factors indicating the typology of the culture and civilization.83A.Mehen has 

showed the role of the location factor in the social development. Mehen has tried to prove that, the role of the 

location factor played more in the life and in the development of states and nations, than the role of the 

personality, people and nations in his work "The impact of the Sea power to the history". According to him, 

states and peoples having favorable natural and geographical condition (location factor) is developing more 

rapidly, non-depending on its character and rule system. He bases his opinion with the development of Britain 

in the XIX century and he considers that “the advantages of its location” had stoodon the basis of its 

development.84 

Azerbaijan locating at the point of intersection of the Southern-Western Europe and the Central Asia 

has been conveying the mission of the turning of the unity of this dualism during history coincided to the 

requires of the geographical location that stands in the centre of the dualism of Asia and Europe according to 

the theory of the geographical determinism and the dualism of East and West for the civilization. The culture 

of Azerbaijan is a special symbiosis type of the culture synthesizing the values of East and West, Asia and 

Europe. The Azerbaijani Culture plays the role of Complementaire function (from French Complementaire 

means “to complete”) in the dialogue of East-West civilization. From the geographical point of view, locating 

at the junction of Eastern and Western civilizations, Azerbaijan having the potential to realize the idea of 

planetary unity is the intercultural contact center of Eastern and Western civilizations being interacting 

influence. 

The Fundamental Theory of Dualism and the Culture of Azerbaijan 

A number of scientific paradigms have been created in the analysis of the characteristic features of the 

cultures and civilizations based on the theory of the geographical determinism. One of these paradigms is 

the"fundamental dualism" law, which manifests itself in the geographical structure of planet and historical 

typology of civilizations. "Almost all classical Western scholars- Johan Rudolf Kjellén and  Alfred Thayer 

82Ərəstun Həbibbəyli. Sivilizasiyaların kəsişməsində Türk dünyası. Elm və Təhsil. Bakı- 2011. s.21 
83Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.138 
84Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.138 



43 

Mahan, Sir Halford John Mackinder and Karl Ernst Haushofer, from Russian researchers Nikolay 

Yakovlevich Danilevsky, V.P.Semenov –Tian-Shanskii, P.N.Savitski and L.N.Qumilyov applied to this law 

and each of them tried to justify its appearances with their arguments.85 The concept of fundamental dualism 

"Sea and Land dualism" was created by German lawyer Carl Schmitt (1888-1985). According to this 

paradigm, Land element determines iconography (the iconography of location concept includes its 

characteristics reflecting the features of the social, cultural, religious, national and living signs of the 

territories) of location of the Eastern civilization (Asia) and Sea (water) element defines the Western 

civilization (Europe). The quality organizing of the Land and Sea location caused not only the growth of 

civilizations and state structures in the East and the West, but also formed the base of the special significant 

Sea and Land geo-political strategies. Thus, the order of the earth reflects immutable laws of geographical and 

relief inaction of the land and the stability and reliability. The order of Sea symbolizes the activity, volatility 

and instability of water element.86 The conflict of the Sea and the Continental worlds organizes the base of 

location dualism. Thus, the entire history of human societies, consist of two natural elements "Water" ( 

"liquid", "fluid") and "Land" (the "Earth") ( "strong", "solid", "stable"). According to "the fundamental 

dualism", the states and the nations are divided into two groups:“Land” ("Tellurocracy" from Greek means " 

rule by land" or "land power") and “Sea” ("Talassocracy" from Greek means "rule by sea "or" sea power "- 

the naval force of the states having marine trade and fleet) for their characteristics of the geographical territory 

and the counteraction and the fight had been between these two groups during all development of humanity. 

According to the theory of fundamental dualism, the struggle begun for geopolitical positions and wealth at 

ancient period between Sparta State and Roman Empire concerning to group of Land states, and the states of 

ancient Athens, Carthage concerning to group of Sea has been continuing at modern periods and will continue 

in the future between the sea states of West, Europe and Land continues of Eurasia (Russia, Iran - Y.M.).87 

Historically, Talassocracy was connected with the West and the Atlantic Ocean, but Tellurocracy with 

the East, and the Eurasian continent. The powers of the Land and the Sea represent the traditional Eastern-

Western civilizations. Empires as the representatives of civilization are being Talassocraticor Tellurocratic. 

Talassocracy has its mother countries and colonies. However, these colonies had not located in the same 

location and for this, do not be homogeneous and uninterrupted for territories, and it creates interval in 

territorial development. Thus, its development cycles are intermittent and incoherent. Tellurocracy has its 

(land power) capital, provinces, stable values and uninterrupted territories. In its turn, this creates possibility 

accompanied by sustainable development cycles. According to the founders of classical geopolitics A. Mehen 

and H. Mackinder, the reason of  uncompromising struggle between Land and Sea forces, is connected with 

the constant irreconcilable hostility existing between Democracy ((literal sense from Greek people's power; 

85Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.136 
86Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.31 
87Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.136 



44 

demos, people, and cratos-power. the form of the state authority. Direct people's power (direct democracy) 

carried out by their representatives (representative democracy) elected either by the people or by the particular 

part of the people)) and Ideocracy (literal sense from Greek means "power of ideas and ideals," this term 

proposed by the Russian scientists N.Trubetskoy, P.Savitski is aimed against the state authority of matter, 

market system, "trade system" which are different types of cultural-historical civilization of the two elements 

– liquid-flowing (Sea) and solid-permanent (Land). The hierarchy and stimulation of labor in society base on

the non-economic principles in an ideocratic atmosphere. Ideologies, cultural traditions and mentality are 

dominated by established for thousands of years) constant irreconcilable hostility between closed.88 Ideologies 

are dominated at Ideocracy for the socio-cultural traditions and mentality which formed for thousands of years. 

According to the theory of the fundamental dualism, Land forces are belonged to the carrier of the 

military-authoritarian and ideocratic civilization and the union of the maritime countries are belonged to the 

civilization of the trade and democracy. Land-ideocratic civilization (Tellurocracy) is selected with its exact 

boundary and stable location, the conservative thought of the population and the style of the sedentary life, 

the strict social norms of behavior and disciplined life of the society. The dualism of the Sea (The West-Y.M.) 

and the Land (The East- Y.M.) has the qualities of being enemy, alternatives of the poles to each other which 

are making it. One of the modern geo-politicians, Francis Fukuyama has considered the counteraction of the 

Sea-Land such as the manifestation of the civilization of the East-West.89 “Tellurocracy” is related to the 

stability of the “powerful land” location, the orientation of its quality and the durability of the characteristics. 

It is embodied in the sedentary life, in the conservatism, in the strict legal normative which is the large human 

unities-tribes, clans, nations, states, empires belonged to them. The solidity of the Land is embodied at the 

determination of the morality and the durability of the social traditions. The collectivism and hierarchy is more 

typical in the comparison of the qualities such as the spirit of the individualism, ownership for the nations who 

live at the land territories (especially, the people have the sedentary life).90 The Land is always considered 

durable and strong. This strength both is shown in the obeying of the laws, customs, and traditions in the 

public thought and is passed from generation to generation. The nations, ethnic groups who live in the Land 

have the style of the sedentary life, are far from individualism, and are tend to adhere to the norms of collective 

behavior. There is a strict ruling system and the hierarchy of behavior.91 Due to the geographical position, the 

modern Azerbaijan Republic continuing ethno-socio-cultural traditions include there the Azerbaijan States- 

Sumer, Aratta, Elam, Mannaeans, Albania, Atropatene, Media, Parthia being the representatives of civilization 

of the Tellurocracy on the Pre-Islam has been performing as the status of the representative of ideocratic 

values.  

88Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.502 
89Ərəstun Həbibbəyli. Sivilizasiyaların kəsişməsində Türk dünyası. Elm və Təhsil. Bakı- 2011.s.28 
90Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.21 
91Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.137 



45 

“The power of the Sea” or “Talassocracy” belongs to exact opposite type of the civilization. This group 

called the civilization of trade is tend to the dynamic and technical progress more, gives the priority to the 

individual ownership. The Sea defines the basic qualities of the group or individual in this society. The 

individual having initiative and non-standard decisions expresses a great value. The moral and legal norms, 

principles and laws occur more quickly in such civilization. It can develop more actively than the civilization 

of the Land, changes its moral and cultural values, and increases its own initiative gradually to ahead, to the 

new discoveries, adventures.92 “Tallasocracy”, “the Power of the Sea” is accepted as the type of civilization 

based on different values. Priorities of this type tending to the dynamic, flexible technical development are in 

the spirit of the sedentary life (especially, nauticality), trade, and individual ownership. The individual gains 

the highest value as the flexible part of the collective, in the situation, the barriers between ethic and legal 

norms is obliterated, they are being relative and changeable. This type of civilization develops fast, passes 

active evolutionary process, changes its outward cultural signs easily, but only protects a general domestic 

identity.93 “Talassocracy” is the eternal, constant law in H. Mackinder’s mind.  

Most part of the human history has flown in the global atmosphere of “Tellurocracy” inside of the limited 

scale of each orientation.94 For us, the representatives of “Tellurocracy” have created the bases of the East 

civilization and typical character, the symbols of Ideographic value originated by the Seljuk, Timur and 

Genghis Khan, Safavid and Ottoman empires inside of Sumer, Elam, Media, Achaemenid Empire, Parthia, 

Sasanian Empire, the Islamic Caliphate where is Azerbaijan playing a role as the center or province and it still 

claims to dominate over the whole ensemble of the civilizations of the “Land” element in the XXI century. 

This process is still continuing at present moment. The USA, the Western Europe has been representing the 

power of the Sea, Russia and Iran has been representing the power of the Land, and Azerbaijan has been trying 

to the integration of the power of the Land and Sea with a lot of global energy projects in the XXI century. 

The zone of “Tellurocracy” is adequated with the boundless intercontinental territory of the Northern-East of 

Euroasia (completely, the territory of the tsarist Russia and the former USSR).Azerbaijan reflects all of its 

features such as the type of the culture and civilization staying in the center of the “Tellurocracy”. 

“Talassocracy” is accepted as the meaning of the territory surrounding by the coastal zones of the Eurasian 

continent, the area of the Mediterranean, Atlantic Ocean and the Southern-West of Eurasia. Thus, the world 

map polarizes or groups in the formation and definition of the typology of the cultures and civilizations on the 

basis of the factor of geographical location playing the main determined case from political point of view.95 

In this case, the center of the Land location is called Heartland (the center of the Earth), the coastal zones of 

the Sea and Ocean are called Rimland (the coastline).  

1. Intercontinental locations overturn to the “non-flexible” platform, to the Heartland (the center of

the Earth), to the “geographical axis of the history preserving its essence belongs to the “Tellurocracy” 

civilization during grouping period.  



46 

2. “The internal and continental half-moon”, “The coastal zone”, “Rimland” is an intensive cultural

developing location. The signs of the “Talassocracy” are seen clearly here, though numerous “tellurocratic” 

inclinations equalize these signs.  

The Central Axis of the Earth (Heartland) – Azerbaijan 

The dualism of the “Tellurocracy” and “Talassocracy” influenced to the formation of the political 

geographies of the Euro-Asian countries forming on the base of the values of the Eastern-Western civilizations 

historically. Geopolitical position and direction of Azerbaijan representing the Heartland in this dualism has 

been defined exactly, in the geopolitical theories. For example, according to the conception was created by 

H.Mackinder in 1906, the located territory of Azerbaijan is belong to the geopolitical location of the center

named “the geographical axis of the history”. The complete middle part of the “Eurasian continent stretching 

from the Eastern Europe to China” called such as “Heartland” by H.Mackinder is Azerbaijan. After 

H.Mackinder, all of the geopolitical theorists had included Azerbaijan to the “Heartland” during describing

the geopolitical distribution of the world. Azerbaijan located in the direction of the geographical axis of the 

history” in the centre of the Heartland from the geo-strategical side is differentiated with its extraordinary 

significance such as the location joined the North with the South, the East with the West, different geopolitical 

poles, civilizations and religions, coincided the regional and global interests. 

All of them differentiate the country with its uniqueness and necessitate the effective participation of 

Azerbaijan in the formation of the architecture of the security of the world.96 

According to its geographical position as the central region of the Planet, the center of the Earth, the 

heart of the Earth, geographical axis of the history (Heartland), being the central part of the counteractions- 

between the empires of Parthia, Sasanian – the representative of the Eastern historical typological civilization 

(Tellurocracy) and the empires of Rome, Byzantine- the representative of the Western historical typological 

civilization (Talassocracy) before Islam and between the types of the Eastern-Western civilization restoring 

on the Islamic and Christian religious traditions after Islam, Azerbaijan- being the ethno-socio-cultural 

successor of the culture of the Ancient Eastern Shumer, Aratta, Elam had established as the inter-structure and 

the representative of the “Tellurocracy”, the Eastern civilization with the features of the socio-cultural, socio-

political development during history nearby derive each of the civilization values. 

Heartland – the Great Eurasian Steppe where Azerbaijan also includes there is playing the role of 

corridor as the giant natural communication between the East and the West. The world empires and 

civilizations as Media, Achaemenid, Rome, Ottoman, Mongol –Tatar, Russia, the Arab Chalipate which joined 

the natural ethnic borders of Eurasian deserts, Eurasia and the coasts of the Mediterranean Sea along the 

92Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.137 
93Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.220 
94Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.137 
95Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011. s.137 
96Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. II cild. Müasir Geosiyasi proseslər. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.240 



47 

outskirts of Heartland – the corridor between the East and the West has established, the clash of the culture, 

the interactions and the enrichment of each other’s has happened, the searches of the eternal cultural dialogue 

in the hostility and peace’s borders of the super ethnos have conducted. The Great Eurasian Steppe (Heartland) 

has remained such as the basic communication axis of the continent during history. The Eastern –Western 

Civilizations which established the continental axis had replaced with each other regularly throughout history. 

The East – been the cradle of the first humanitarian values, science, culture has lost its previous growth rate 

and leading position gradually in the first half of the I millennium BC, the Ancient Greece- the representative 

of the Antique Civilization benefiting from the Ancient Eastern civilization had forward in the field of the 

development of the science and culture. The antique science and culture which played a unique role in the 

history of humanity had also collapsed with the Rome Empire.  

After the antique civilization in the history of humanity, the era of a new scientific cultural progress has 

begun with the emergence of Islam after the seventh century, the center of the development of science and 

culture has moved to the East again. The Islamic civilization has developed the antique culture protecting it; 

it has created the condition for the Western Renaissance being the mediator in the transmission to the West. 

The revival Western civilization has been the leading position again with the foundation of the passage to the 

society of the Renaissance firstly, and then to the society of the capitalism – to the new economic relations in 

the XV-XVI centuries (feeding from the resources of the medieval Islamic Renaissance –Y.M.).97 Thus, “the 

Eastern-Western civilizations” playing the complementary role of Heartland (Azerbaijan-Y.M.) has created 

the borders of the civilizations of the world religions and the human rights being the motive powers of the 

moral progress and has ruled the moral progress of humanity. The prophets have lived in the borders of the 

civilizations around Heartland in a mixed periods, the thought has developed, the moral progress has 

happened.98The historical function of Heartland which is Azerbaijan representing has been to play the 

complementary role (completing) among civilizations.  

Note that, the Silk Way passing from Heartland has played the historical complementary (completing) 

role, too. The modern Silk Way which Azerbaijan is playing an active role in its reconstruction will be caused 

for rising of the regional production, economic development and integration to the global economy creating 

dialogue among cultures, cooperating among countries and nations, improving the well-being as the ancient 

and middle periods. In spite of the ancient Silk Way start form the past, it defines the future perspectives of 

Azerbaijan. 

The historical communication joints of the cultural dialogue and free trade (TRASECA, NABUCCO, 

Baku-Tbilisi-Ceyhan oil pipeline-Y.M.) locate on the middle of the civilization of the region of Eurasian 

97Səlahəddin Xəlilov. Sivilizasiyalararası dialoq. Bakı. 2009.s.152-153 
98İsmayıl Kayabalı. Çemender Arslanoglu. Azerbaycan türkləri Kültür tarihinin ana hatları. Azərbaycan kültür dərnəyi yayınları. 
N 12. Ankara.1978.s.489 



48 

steppe. The Heartland (Azerbaijan) also fulfills the functions of translator of economic transit and dialogue 

among civilizations in the contemporary periods as being all of the historical periods.99 

The Azerbaijani culture representing the Heartland – the geographical axis of the Earth has been come 

into existence from the process of the inter-civilization cultural synthesis. Also note that, “The Great Eurasian 

Steppe” where Azerbaijan is including there now remains being the main communication axis of the continent 

as in history, the exchange of intensive material, cultural information happens along this axis between the 

West and the East. The future transport’s communications will pass from here between the poles of economic 

and technological development in the region of the Pacific Ocean and the Western Europe.100 

The Theory of the Iconography of the Location and the Azerbaijani Culture 

According to geo-political theories, the structure of the location determines the structure of the history 

and civilization. Just for this, we should note that, the history of Azerbaijan embraces the regions among the 

Black Sea – Caspian Sea – the Gulf of Basra of the political geography of Azerbaijan. The cultural areal and 

cultural geography of Azerbaijan has been the regions among the Mediterranean Sea – Caspian Sea – Black 

Sea – the Gulf of Basra. The ideas of the Antique Philosophy, Islam, Zoroastrianism, Christianity, Hinduism, 

Judaism has reflected synchronically in the socio-cultural traditions, religious-philosophical outlooks. All of 

the religious – philosophical, social –cultural processes happening in the near and the Middle East have felt 

its effect in the shaping of the social life and culture of Azerbaijan. Azerbaijan locating on the center of the 

Middle East being the point of crossing and connecting of the continents and cultures of Asia, Europe and 

Africa among the Black Sea – Caspian Sea – the Gulf of Basra has acted as the activity factor both in the 

Eastern countries and cultures and in the process of the establishment and development of the worldwide 

culture completely during history.  

One of the elements playing a role in the formation each of the culture is being the concept of location. 

The characteristics reflecting the social – cultural, religious, and national life signs of the regions include the 

concept of the iconography of the location. Cultures form in the limit of the reflection of the parameters of the 

existence, science, value, thought in a location and the shaping of that location in this basis of these parameters 

and earn a central feature. Each of the culture plays an important role in the location where it created. The 

reflection of the parameters of the culture and outlook in the location, the integration of the component of the 

ethnos – nation with that location is the factor that determining the character of the cultures. During history, 

Azerbaijan has owned a special position in the process of intercultural relations. Azerbaijan taking place in 

the optimal center of the continents of Asia, Europe has been playing the role both an inheritor of the ancient 

cultural centers of the history of humanity and a central cultural basin at the establishment of the relations 

among the cultures of the neighboring basins. Azerbaijan connecting as a geographical and cultural relation, 

99İsmayıl Kayabalı. Çemender Arslanoglu. Azerbaycan türkləri Kültür tarihinin ana hatları. Azərbaycan kültür dərnəyi yayınları. 
N 12. Ankara.1978.s.489 
100İsmayıl Kayabalı. Çemender Arslanoglu. Azerbaycan türkləri Kültür tarihinin ana hatları. Azərbaycan kültür dərnəyi yayınları. 
N 12. Ankara.1978.s.489 



49 

the regions of Mesopotamia, Turkistan (the Central Asia), Iran, Anatolia being the geo-cultural centers and 

geographies of the cultures of Turan, Iran, Sami, Hellenistic has also entered to the mutual exchange system 

with these cultures as the location situating on the geo-cultural line formed the cultures of Egypt, Iran, India, 

China, Turkey, too. Azerbaijan being the inheritor of the ancient cultural treasures is one of the countries 

living widely and reflecting the Northern – Southern confrontations on its culture in the Eastern – Western, 

traditional – contemporary, ancient – modern, economic – political meaning according to the culture with 

synthesizing the universal ideas of the modernism process of the West grew on the traditions of the Greece – 

Rome culture with the traditional Eastern – Islamic culture. According to its culture, Azerbaijan is a country 

having the ability of reflecting the thought wisdom of the East with the tradition of the rational, pragmatic 

thought of the West, the economic growth of the North with the search of the economic justice of the South 

joining together in the culture and the ability of the carrying it to the field of history. The Azerbaijani culture 

has formed the type of an eclectic, completeness culture coinciding the material – moral values created in 

these cultural basins with their outlooks very successfully, developing with the existing cultures as the shape 

of the mutual relations in the geographies of Pre – Asia (Anatolia and Mesopotamia), Caucasus, the Middle – 

East (Iran) in the process of its 7000 years historical development. 

The geography of Azerbaijan has started to form as the ethno – cultural unit since the fourth century 

BC.101 Azerbaijan has been ethno – social – cultural bridge and geography connecting each other the regions 

of Mesopotamia, the Northern – Western Iran, Khorasan (Turkistan), the Eastern Anatolia, Pre – Caucasus, 

and has had the genesis unity and ethno – social – cultural completeness with the cultures (Sumer, Elam, 

Mitanni, Urartu) and nations that consist of agglutinative languages in these regions until this period – in the 

period from the fourth millennium to the half of the first millennium BC.102Azerbaijan being the central part 

of the Middle-East has the historical inheritor of the cultures and empires were built here during history. 

Azerbaijan situating among the regions of Turkistan, Anatolia and the Middle – East can influence to the 

Turkish world being the part and piece of geography of the Great Turan which stretches from China to Siberia 

in the Southern zone of Eurasia with the Turkish identity. With its dominant identity, Azerbaijan has the 

advantage turning to cultural influence of “the Great Eurasian Steppe” from Siberia to Altay. Azerbaijan has 

the status defining the future of the Turkish world as the geographical, ethnic, cultural bridge and the relation 

between the Eastern (Turkistan) and the Western (Anatolia) Turks. Azerbaijan being the central region of the 

Middle East situated in the region among the Black Sea – Caspian Sea – the Gulf of Basra according to its 

geographical position owns the religious and cultural completeness with all of the Muslim communities of the 

Middle East, with the Muslim countries as Asia and North Africa with its Muslim identity as the Muslim 

country and owns the historical Muslim culture, earning the potential as playing an active role in the 

101İsmayıl Kayabalı. Çemender Arslanoglu. Azerbaycan türkləri Kültür tarihinin ana hatları. Azərbaycan kültür dərnəyi yayınları. 
N 12. Ankara.1978.s.22 
102İsmail Mehmetov. Türk kafkasında siyasi və etnik yapı. Eski çağlardan günümüze Azerbaycan Tarihi. Ötüken. İstanbul. 
2009.s.116 



50 

construction of the future of Islamic world such as the part of the Islamic civilization. Azerbaijan as the country 

of Pre – Caucasus is the most powerful country of the Caucasus according to its territory and the size of 

population and has the geographical, historical, cultural, religious community and the identity of Caucasus 

with the nations and small ethnic groups living in the Caucasus. For this, Azerbaijan owns the potential to be 

the central country determining the future of the economic and cultural geography of the Caucasus as the 

Caucasian country. Azerbaijan which could create the synthesis of the Eastern – Western cultural values on 

the basis of the culture for situating in the joint of the Eastern – Western civilizations owns the great advantages 

as the central country integrating both to the East and to the West for its geographical position and culture. 

For this, Azerbaijan is a Eurasian country according to the location and culture. Azerbaijan creating special 

heterodox Islamic culture as adopting the modernism values of Europe (Democracy, human rights, republic, 

scientism, secularism) synthesizing these with Islamic culture owns the chance of creating the dialogue, 

harmony, cooperation between the East and the West being the open – door country both in the East and in 

the West. According to this, Azerbaijan has the character of the connecting, not separating of the cultural 

boundaries among the East and the West shaping the cultural geography. The culture of Azerbaijan is not 

closed, disconnected; it is open, completing, coordinating cultural – historical type.  

The culture of Azerbaijan being special cultural – historical type inside the Eastern culture has formed 

more with the culture of the near East and the Middle East in a mutual connection. The Middle East being the 

geographical and cultural region of the Islamic civilization and the connecting and the intersecting point to 

each other of the cultures and continents of Asia, Europe and Africa was called the Holy lands according to 

be the birthplace of Islam, Judaism and Christianity and the intersecting point of the Silk Way historically. 

The central country of Eurasian continent located in the region of the Middle East synthesizing, contacting of 

the cultures and religions is Iran, Turkey and Azerbaijan. Azerbaijan developed with the cultures of these 

countries in interaction throughout history are operating in the direction of exploitation according to their 

national interest in the processes in this region and in the projects of reconstruction by taking an active part in 

the projects of the dialogue of the cultures in the Middle East in the XXI century. Considering all of these 

factors, sphere of the cultural influence and interconnecting cultural cooperation of Azerbaijan is necessary to 

enlarge in the regions of Caucasus , the Near and the Middle East, Turan, generally Europe and Asia. 

Azerbaijan has opportunity getting out to Anatolia, Russia and Ukraine by Black Sea, to Turkistan and 

Iran, Volga – Ural Turkic regions of Russia by the Caspian Sea, to the Gulf of Hormuz by the Lake of Basra, 

to the Indian Ocean by getting out to the Oman Sea. By using this advantage, Azerbaijan has the opportunity 

to penetrate to the Indian and Arabian Peninsula. Azerbaijan must create the potential of expansion by valuing 

well of its advantages derived from the geostrategic position.  



51 

We should note that, the principle of the influential zone of a civilization has received the name as “the 

Great Place”.103 The influential zone of Azerbaijan has been the geographies of Caucasus, the Near and the 

Middle East, Turan, Islam during history and now Azerbaijan has the potential to transform these geographies 

to “the Great Place” of the spreading of the Turkish culture by expanding along all of Eurasian geography in 

the XXI century. 

Azerbaijan realizes the projects of the reconstruction of the Silk Way, the building of the Europe – 

Caucasus – Asia transport corridor, the using of the hydrocarbon reserves of the Caspian Sea, and the sale on 

the world markets using its own geographical position, its own potential and natural reserves having 

worldwide geographical – strategically significance.104 Azerbaijan having rich natural reserves makes large 

political, economic, cultural and other contacts with the regions and countries of the world, is one of the main 

participants and shakers of the projects of many international economic energy and transport – communication 

by situating in the crossing of the great trade ways on the corridor of the energy and transportation of the East 

– West and North – South. The oil pipeline of Baku – Tbilisi – Ceyhan being the Contract of the Century, the

gas pipeline of Baku – Tbilisi – Erzurum transporting the Azerbaijani gas to the European market, the railway 

line of Baku – Tbilisi – Kars is the bright sample of the regional and international cooperation. Azerbaijan 

pays attention to the project of  Nabucco assuming the great importance for the energy security of Europe. 

The gas of Azerbaijan, Kazakhstan and Turkmenistan will be exported to the European markets with the 

pipeline of  Nabucco by conveying 26-32 billion cubic meters of gas in a year. The cooperation in the field of 

energy cooperation and security among the countries as Turkey, Bulgaria, Romania, Hungary, Austria playing 

the role of transit country in the passing of the pipeline of  Nabucco with Azerbaijan has been serving to the 

strengthen of the international position of Azerbaijan.105 Azerbaijan is playing an important role in the 

implementation of the projects of the East – West, North – South communication connected with the 

restoration of the Great Silk Way. For this purpose, the multilateral agreement has signed on the development 

of the corridor of Europe – Caucasus – Asia in the international conference for the restoration of the Great 

Silk Way held in the city of Baku in September, 1988. The participation of Azerbaijan in the number of 

important energy, transportation – communication and transit cargo projects – the oil pipeline of Baku – Tbilisi 

– Erzurum, the corridor of transportation – communication of Europe – Caucasus – Asia (TRASECA, and the

Great Silk Way), the railway of Baku – Tbilisi – Kars has increased the geo-economic importance of it in the 

region and the world. The surrounding of the enormous economic power centers starting from India and China 

to Portugal and Spain, from the Southern – Eastern Asia to the Union of Europe as the countries of Europe 

and Asia situating in a great geographical region of the project TRASECA which Azerbaijan stays in the 

center of it and the joining of it with the effective transportation has been a great global security. It has provided 

103Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.74 
104Heydər Əliyev və Şərq. II cild. Bakı. Ozan, 2002.s.24 
105Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. II cild. Müasir Geosiyasi proseslər. Azərbaycan nəşriyyatı. Bakı. 2011.s.267-268 



52 

the integration of the region of the Black Sea and the Caspian Sea to the world economy. The realizing of the 

program – TRASECA intending to restore of the historical Silk Way is playing an important role in the 

development of the communication with the European countries. Azerbaijan situating in the center of this 

enormous transportation corridor owns the special strategic position in the crossing of the East and the West. 

Azerbaijan as the bridge joined the cultures of the West and the East gives it own gain to this issue attending 

actively in the dialogue among civilizations. Azerbaijan integrates to the international organizations according 

to political, social – cultural aspects. Nowadays, there are more than four thousands of international and 

regional organizations in the world; more than three hundreds of these are inter – governmental organizations. 

Azerbaijan cooperates actively with the organizations as the European Union (EU), NATO, International 

Monetary Fund (IMF), the European Bank of Reconstruction and Development (EBRD) and the other 

organizations, in addition to being a member of the international organizations as the United Nations 

Organization (UNO), the Organization for Security and Cooperation in Europe (OSCE), the Council of Europe 

(CE), the Commonwealth of Independent States (CIS), GUUAM (Georgia, Ukraine, Uzbekistan, Azerbaijan 

and Moldova), the Black Sea Economic Organization (BSEO), Inter – Parliamentary Union (PU), the 

Organization of Economic Cooperation (OEC).106 Azerbaijan has been implementing the ideas of global unity 

and dialogue with the position of the power of the spiritual and material wealth, the geographical position, 

joining the roads each other stretching from the East to the West, playing the role as the bridge in the process 

of integration from Asia to Europe, being the opening door of the South to the North in the shipment corridor 

of the North – South, with its own hydro carbonic resources, joining the regions of the Caspian Sea, the 

Mediterranean Sea, the Black Sea and Baltic Sea to each other, with its political, economical, potential 

achieving the integration of the Southern Caucasus to the location of the Euro – Atlantic area successfully in 

the XXI century.  

CONCLUSION:  According to the “Fundamental dualism” forming the base of the geopolitical theory, 

the states and nations are divided into two groups: Land (Tellurocracy) and Sea (Talassocracy) for its 

characteristics of the geographical location and has been the conflict and fight between two of these groups 

during all development period of the humanity. Talassocracy is associated with the West and the Atlantic 

Ocean and Tellurocracy is associated with the East and the continent of Eurasia historically. The powers of 

the Land and the Sea represent the traditional Eastern – Western civilizations. The reason of the 

uncompromising struggle between the powers of Land and Sea is associated with the constant irreconcilable 

hostility existing between two elements – liquid – flowing (Sea) and solid – permanent (Land), between two 

different types of the cultural – historical civilizations – democracy and ideocracy. Sea – Land conflict reflects 

the confrontation of the Eastern – Western civilizations.  

Land forces belong to the carrier of the military – authoritarian and  ideocratic civilization, but the 

community of the maritime countries belong to the trade civilization and democracy. The dualism of the Sea 

106Heydər Əliyev və Şərq. II cild. Bakı. Ozan, 2002.s.24 



53 

(West) and the Land (East) owns the qualities to be an alternative, enemy of the poles against each other which 

includes it. The planetary duality of Tellurocracy and Talassocracy is an eternal, immutable law.  

The USA, the Western Europe has been representing the maritime force, but Russia and Iran has been 

representing the land force and Azerbaijan has been trying to the integration of the force of Land (Asia) and 

Sea (Europe) with a lot of global energy projects in the XXI century. The zone of “Tellurocracy” identifies 

with the intercontinental vast area of the Northern – Eastern Eurasia (completely the region of the tsarist 

Russia and the former USSR). Azerbaijan staying in the center of the Tellurocracy reflects all features of it as 

the type of civilization and culture. “Talassocracy” accepts as the meaning of area surrounding the coastal 

zones of the Eurasian continent, the areal of the Mediterranean Sea, the Atlantic Ocean and the region of 

Eurasia covering from the South and the West. The dualism of  Tellurocracy and Talassocracy has influenced 

to the formation of the political geographies of the states of the Europe and Asia forming on the basis of the 

values of the Eastern – Western civilization during history. Azerbaijan representing “Heartland” – “the central 

place of Eurasia stretching from the Eastern Europe to China” is conditioned with its extraordinary importance 

as the location joined the North with the South, the East with the West, so that, the different geopolitical poles, 

civilizations and religions, the crossing of the regional and global interests in the dualism. 

According to its geographical position as the central region of the Planet, the center of the Earth, the 

heart of the Earth, geographical axis of the history (Heartland), being the central part of the counteractions- 

between the empires of Parthia, Sasanian – the representative of the Eastern historical typological civilization 

(Tellurocracy) and the empires of Rome, Byzantine- the representative of the Western historical typological 

civilization (Talassocracy) before Islam and between the types of the Eastern-Western civilization restoring 

on the Islamic and Christian religious traditions after Islam, Azerbaijan had established as the inter-structure 

and the representative of the “Tellurocracy”, the Eastern civilization with the features of the socio-cultural, 

socio-political development during history nearby derive each of the civilization values. 

The culture of Azerbaijan representing Heartland – the geographical axis of the Earth was born from the 

cultural synthesis process of inter-civilizations.  

The historical communication joints of the cultural dialogue and free trade among civilizations locate in 

Azerbaijan representing “Heartland” in the center of the continent of Eurasia and as well as in all historical 

periods, “Heartland” (Azerbaijan) has been fulfilling the functions of the translator of the economic transit 

and dialogue of the inter-civilizations in our contemporary period. 

Literature: 

1.Ahmet Vecdi Can. Tarihi İpek Yolunun Yeniden Canlandırılması:Engeller və Çözüm Arayışları//

VIII Türk Dünyası İqtisadiyyat, Elm və Mədəniyyət Forumunun “İpək Yolu XXI Əsrdə” mövzusunda 

Beynəlxalq Konfransının materialları.  Bakı: “İqtisad Universiteti” 2009 .  



54 

2. Arnold Toynbee. Sorokinin Tarih Felsefesi. Bk.Sorokin-Toynbee, Sosyal deyişmeler üzere

denemeler. Ankara.1964. 

3. A.J.Toynbee. A. Study of History/Abridget edition/ London.1962.

4. Ali Yayla. Türk Kültür və Medeniyet Tarihi.

5. Дугин А.Г. Основы геополитики. Георолитическое будущее России.М.,1997. S.23-24.

6. Ərəstun Həbibbəyli. Sivilizasiyaların kəsişməsində Türk dünyası. Elm və Təhsil. Bakı- 2011.

7. Elbəzək Əsgərova. Müasir elmi idrakda cografi sistemlərin tədqiqi problemi// Fənnlərarası

metodologiyanın formalaşması: Problemlər və perspektivlər. Bakı. Təknur-2012. 

8. Fazil Qəzənfəroglu.Türk kimliyi və Azərbaycan vətəni. Yüksəliş İktisadi və Stratejik Araştırmalar

Vakfı. Ankara 1998. 

9. Heydər Əliyev və Şərq. II cild. Bakı. Ozan, 2002.

10. İbn Haldun, Mukaddime, I-II, çev. Süleyman Uludağ, İstanbul 1982

11. İbrahim Kafesoglu. Türk Milli Kültürü. Bogaziçi yay., İstanbul.1995.

12. İsmayıl Kayabalı. Çemender Arslanoglu. Azerbaycan türkləri Kültür tarihinin ana hatları.

Azərbaycan kültür dərnəyi yayınları. N 12. Ankara.1978. 

13. İsmail Mehmetov. Türk kafkasında siyasi və etnik yapı. Eski çağlardan günümüze Azerbaycan

Tarihi. Ötüken. İstanbul. 2009. 

14. Kəmalə Xəlilova. Qədim sivilizasiyaların Böyük İpək Yolu// VIII Türk Dünyası İqtisadiyyat, Elm

və Mədəniyyət Formunun “İpək Yolu XXI Əsrdə” mövzusunda Beynəlxalq Konfransının materialları. Bakı: 

“ İqtisad Universiteti” 2009.      

15. Qabil  Manafov. Böyük İpək Yolunun Bərpası - iqtisadi inkişafın  mühüm amilidir// VIII Türk

Dünyası İqtisadiyyat, Elm və Mədəniyyət Forumunun “İpək Yolu XXI Əsrdə” mövzusunda Beynəlxalq 

Konfransının materialları.  Bakı: “İqtisad Universiteti” 2009.   

16. Lev Nikolayeviç Gumilyev. Geoqrafiya etnosa v istoriçüskiy period. Leninqrad.1990.

17. Lev Qumilyev. Qədim Türklər. Çev.Vilayet Quliyev. Bakı.1993.

18. Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. I cild. Geosiyasətin nəzəri əsasları. Azərbaycan nəşriyyatı.

Bakı. 2011. 

19. Novruz Məmmədov. Geosiyasətə Giriş. II cild. Müasir Geosiyasi proseslər. Azərbaycan nəşriyyatı.

Bakı. 2011. 

20. Nerman Kocatürk. İlham Aliyev: İpək yolu uygarlığı və Azerbaycan Diplomasisi. İstanbul. 2009.

21. O. Menghin. Die weltgechictliche Rolle der ural-altaischen Völker. AE, 42. 1929.

22. Rafiq Hüseynov. Validə Mehdiyeva .  Böyük İpək Yolu və Azərbaycan// VIII Türk Dünyası

İqtisadiyyat, Elm və Mədəniyyət Formunun “İpək Yolu XXI Əsrdə” mövzusunda Beynəlxalq Konfransının 

materialları.  Bakı: “İqtisad Universiteti” 2009 .  

23. Səlahəddin Xəlilov. Sivilizasiyalararası dialoq. Bakı. 2009.



55 

24. G.E. Smith, In The Beginning and The Origin of Civilisation, New York, 1928;   G.E. Smith,

Human History, London, 1984. 

25. Ziya Gökalp.Türkçülüyün əsasları. İnkilap kitab evi. İstanbul-1987.

Yasaman Garagoyunlu (Mahmudova) 

The Role and the Place of Azerbaijan in the  

Integration Process of the Asian-European 

Cultures Geocultural Status of Azerbaijan 

(Summary) 

Key words: East,West, Asia, Europea, Talassocracy, Tellurocracy, Heartland, Silk Way 

The characteristic features of the Eastern – Western Cultures and Civilizations with the applying of the 

geopolitical theories such as the location factor, geographical determinism, fundamental dualism showing 

itself in the geographical structure and the history of civilizations of the Planet have been analyzed in the 

article. The formation of the Eastern civilization (Asia) in the part of Tellurocracy (Land, ground) and the 

Western civilization (Europe) in the part of Talassocracy (Sea, water) of the Earth has been defined during 

research process.  

It should be cleared that, Azerbaijan representing the “Heartland” (the geographical axis of the history, 

the heart of the Earth) in the dualism of Tellurocracy and Talassocracy forming on the basis of the values of 

the Eastern – Western civilization plays complementary role between the civilizations of the West and the 

East with the regional and global energy projects. 



56 

Xavier Latour 

Professeur de droit public, Université Côte d’Azur  
CERDACFF EA 7267 
Faculté de droit et de science politique de Nice 
Secrétaire général de l’Association française de droit de la sécurité et de la défense 

Europol : manifestation de la solidarité européenne en matière de sécurité ? 

Face à des menaces graves, en particulier terroristes, les États européens ont besoin de s’aider les uns les autres 
pour apporter une réponse policière à la hauteur des enjeux107.  

Dans les années 1990 (création de l’espace Schengen), l’Europe s’engageait dans un vaste mouvement de libre 
circulation des personnes et des biens grâce à la suppression des contrôles aux frontières intérieures. 108 
Parallèlement, elle prenait aussi conscience de la nécessité d’adopter des mesures sécuritaires 
d’accompagnement. 
L’indissociabilité de la sécurité et de la liberté valent aussi pour l’Union européenne. D’origine allemande, 
l’idée d’une police européenne répondait à l’idée d’une communauté d’intérêts liant les États les uns aux 
autres et poursuivait deux ambitions principales.  
D’une part, en s’inscrivant dans le prolongement de coopérations bilatérales ou multilatérales plus ou moins 
formalisées, la suggestion d’une police européenne cherchait à consolider les relations entre les forces de 
police dans un contexte sécuritaire déjà troublé. 
D’autre part, une dynamique fédéraliste animait certains initiateurs. L’expression d’un « FBI » européenne 
n’avait pas qu’une finalité médiatique, elle révélait des arrière-pensées politiques. 

Depuis ses débuts, toute la construction européenne répond à la volonté des États proclamée dans le préambule 
du Traité sur l’Union européenne, « d'approfondir la solidarité entre leurs peuples dans le respect de leur 
histoire, de leur culture et de leurs traditions »109. Plus particulièrement, l’Union fonde son action sur la 
solidarité des États membres pour faire fonctionner l’espace de sécurité, de liberté et de justice (article 67 § 2 
du traité sur le fonctionnement de l’Union européenne – TFUE-), ainsi que pour mieux contrôler les frontières 
extérieures (article 80 TFUE). 
De la sorte, la solidarité au sein de l’Union européenne répond à une exigence politique et juridique. 

En matière de sécurité, cette solidarité a motivé la création de l’Office européen de police (EUROPOL), 
renommé Agence de l’Union européenne pour la coopération des services répressifs, depuis le 1er mai 2017110. 

107 O. Cahn, « Introduction aux coopérations policières de l’Union européenne », Cah. de la sécurité et de la justice, n° 38, 2016, p. 
97. 
108 Pour un bilan de l’espace Schengen, voir J.-C Requier et F.-N. Buffet, « Les frontières européennes, le contrôle des flux des 
personnes et des marchandises en Europe et l’avenir de l’espace Schengen », Rapport d’enquête de l’AN, n° 484, 2017. 

109 L’article 3 reprend cet objectif : « Elle promeut la cohésion économique, sociale et territoriale, et la solidarité entre les États
membres ».  

110 Règlement (UE) 2016/794 du Parlement européen et du Conseil du 11 mai 2016 relatif à l'Agence de l'Union européenne pour 
la coopération des services répressifs (Europol) et remplaçant et abrogeant les décisions du Conseil 2009/371/JAI, 2009/934/JAI, 



57 

En application du principe selon lequel l’union fait la force, face à des menaces communes, les États ont pris 
conscience du besoin d’approfondir leurs liens en matière de sécurité111. 

À partir de 1991, les États décident la création d’une Unité de lutte contre les trafics de drogue (Unité Drogue 
Europol), devenue opérationnelle en 1993. Progressivement, les activités de cette Unité prennent de l’ampleur, 
en 1995 et 1996. Toutefois, la dimension fédérale s’est effacée au profit d’une conception plus respectueuse 
de la souveraineté des États. À l’époque, le Traité de Maastricht (1992) permettait de préserver une approche 
intergouvernementale compatible avec l’Union européenne.  
C’est ainsi que les États signent, le 26 juillet 1995, la Convention Europol, entrée en vigueur le 1er octobre 
1998. Europol n’a toutefois réellement fonctionné qu’à partir du 1er juillet 1999.  
Dès son origine, la solidarité en matière de police s’est heurtée à ses premières limites, puisque les États 
affichaient un désaccord de fond sur la définition du terrorisme. Par voie de conséquence, la mise à l’écart de 
ce sujet s’imposa. Érigée en structure de collecte et d’analyse d’informations, EUROPOL poursuivait des 
ambitions plus modestes que celles parfois affichées par ses promoteurs. 
Depuis, l’agence du XXIe siècle a changé par rapport à l’office du XXe siècle. Après son intégration dans le 
champ du droit commun de l’Union européenne par le Traité de Lisbonne, il n’a pas cessé d’évoluer, y compris 
récemment112. Parallèlement, afin de parfaire son dispositif, l’Union a créé en matière de justice 
(EUROJUST113), le pendant d’EUROPOL, et s’attelle également aux contrôles des frontières extérieures avec 
le corps européen des gardes-frontières114.  
La multiplication des attentats en 2015 et 2016 a donné une impulsion nouvelle à la solidarité des forces de 
sécurité en Europe. La tendance naturelle au repli et à la méfiance en matière de partage d’information 
s’estompe au profit de rapprochements face à des menaces communes. L’Union européenne se rappelle qu’elle 
constitue à la fois un espace de liberté, de sécurité et de justice (article 3 du traité sur l’UE). 
La dimension opérationnelle d’EUROPOL s’est affirmée. Néanmoins, la sécurité demeure pour l’essentiel 
l’affaire des États.  

Dans ces conditions, si EUROPOL exprime une forme de solidarité des États membres de l’Union européenne, 
jusqu’où se manifeste-t-elle ? L’Union européenne est-elle le seul cadre d’expression de cette solidarité ou 
n’est-elle pas à géométrie variable ? 

Alors que EUROPOL traduit l’existence d’une solidarité effective (I), cette dernière n’en est pas moins limitée 
(II). 

I. EUROPOL, une solidarité effective

2009/935/JAI, 2009/936/JAI et 2009/968/JAI. A. Piquet, « Le nouveau règlement Europol : un cas d’entreprenariat politique 
supranational de la Commission européenne ? », Cah. de la sécurité et de la justice, n° 38, 2016, p. 151. 
111 C. Grewe, La convention Europol : l’émergence d’une police européenne ?, Presses universitaires de Strasbourg, 2001. 
112 Règlement (UE) 2016/794 du Parlement européen et du Conseil du 11 mai 2016 relatif à l'Agence de l'Union européenne pour 
la coopération des services répressifs (Europol) et remplaçant et abrogeant les décisions du Conseil 2009/371/JAI, 2009/934/JAI, 
2009/935/JAI, 2009/936/JAI et 2009/968/JAI. 
113 Décision du Conseil des ministres 2002/87/JAI. L. C. Thwaites, « Eurojust, autre brique dans l'édifice de la coopération judiciaire
en matière pénale ou solide mortier », RSC 2003. p. 45. 
114 Règlement 2016/1624 du 14 sept. 2016 relatif au corps européen de garde-frontières et de garde-côtes, modifiant le règlement 
(UE) 2016/399 du Parlement européen et du Conseil et abrogeant le règlement (CE) n° 863/2007 du Parlement européen et du 
Conseil, le règlement (CE) n° 2007/2004 du Conseil et la décision 2005/267/CE du Conseil, JOUE L 251 du 16 sept. 2016, p. 1 



58 

Face à des menaces graves (A), les États ont accepté de construire un outil policier progressivement consolidé 
(B). 

A. La gravité des menaces

Particulièrement après la chute du mur de Berlin, l’Union européenne a assisté à l’accroissement d’une 
criminalité internationale de plus en plus dure. En réponse, l’article 88 du TFUE définit le rôle d’Europol 
comme étant « d'appuyer et de renforcer l'action des autorités policières et des autres services répressifs des 
États membres ainsi que leur collaboration mutuelle dans la prévention de la criminalité grave affectant deux 
ou plusieurs États membres, du terrorisme et des formes de criminalité qui portent atteinte à un intérêt 
commun qui fait l'objet d'une politique de l'Union, ainsi que la lutte contre ceux-ci ». La stratégie de sécurité 
intérieure de l’Union décline les aspects concrets de cette solidarité. 

Aux phénomènes mafieux et à la criminalité organisée assez classiques sont venues s’ajouter des menaces 
nouvelles ou renouvelées. Le terrorisme frappe durement les États, tandis que la cybercriminalité a ouvert une 
dimension inconnue jusqu’alors. Face à ces phénomènes, les États savent que des réponses strictement 
nationales ont perdu une partie de leur pertinence. Sans doute valables pour traiter de la délinquance de 
proximité, leur obsolescence dans le cas de la plupart des menaces n’est pas contestée.  
Particulièrement dans le cadre européen, les forces de sécurité coopèrent par nécessité. De la sorte, l’Union 
européenne a construit un ensemble original. Véritable incitation faite aux États de travailler de conserve, 
EUROPOL est compatible avec leur souveraineté. EUROPOL ne se substitue pas aux polices étatiques, il les 
complète en leur apportant des moyens supplémentaires.  

EUROPOL apporte une valeur ajoutée aux États. Les champs d’intervention progressivement élargis 
d’EUROPOL reflètent les défis communs auxquels ils sont confrontés : trafic de drogues ou de matières 
radioactives, filières d'immigration clandestine, traite des êtres humains, cybercriminalité, trafics de véhicules, 
blanchiment des capitaux, terrorisme et grande criminalité internationale, pédophilie.  
Face à de tels enjeux, les États ont, en principe, accepté de construire un outil policier consolidé pour être 
mieux partagé. 

B. Un outil policier consolidé

Dans l’esprit de ses concepteurs, en particulier le Chancelier Helmut Kohl, l’efficacité des États en matière 
sécuritaire exigeait de passer d’une coopération entre les polices à la création d’une véritable police 
d’inspiration fédérale, dotée de prérogatives opérationnelles.  
Une telle vision manifestait l’attachement au projet d’une Europe politique intégrée, fondée par nature, sur 
une solidarité constitutive à la base du projet fédéral.  
De son côté, la France soutenait une approche moins ambitieuse et davantage respectueuse des souverainetés 
étatiques. Pour autant, elle ne rejetait pas toute forme de travail en commun, bien au contraire. Les thèses 
françaises ont prévalu avec le Traité de Maastricht, en 1992. Dès lors, EUROPOL a évolué prudemment. La 
conception intergouvernementale des débuts a laissé la place au rattachement d’EUROPOL à l’espace 
européen de liberté, de sécurité et de justice115, après le Traité de Lisbonne du 13 décembre 2007. Le droit met 

115 S. Garcia-Jourdan, L’émergence d'un espace européen de liberté, de sécurité et de justice, 2005, Bruylant. H. Labayle, « Un 
espace de liberté, de sécurité et de justice », RTD eur. 1997. 813, « Espace de liberté, de sécurité et de justice : la nouvelle 
frontière », Europe, no 7, 1er juill. 2008, p. 58 s., Mélanges Genevois, 2009, Dalloz, p. 593. 



59 

en évidence un approfondissement de la police européenne. Bien qu’intégré à l’Union européenne, EUROPOL 
ménage les souverainetés étatiques.  
Ainsi, la procédure législative ordinaire (majorité qualifiée et codécision) s’applique aux normes de droit 
dérivé qui la concernent. Celles-ci peuvent, en outre, être contrôlées par la Cour de justice de l’Union 
européenne.  
Malgré la volonté de trois États de demeurer à l’écart du dispositif (le Royaume-Uni, l’Irlande et le Danemark), 
tous les autres ont accepté de progresser vers davantage d’intégration et, par voie de conséquence, de 
solidarité. Depuis 2016, le contrôle politique s’est affermi grâce à une collaboration des Parlements nationaux 
et du Parlement européen qui participent à un « groupe de contrôle parlementaire conjoint ». Parallèlement, la 
dimension supranationale a pris de l’importance. Alors que l’Union finance l’agence sur son budget général, 
la Commission (institution supranationale par excellence) est représentée au Conseil d’administration, et 
participe désormais à l’établissement de la liste des personnes susceptibles de devenir directeur exécutif. 
Le fonctionnement d’EUROPOL repose sur une gestion influencée par les États membres de l’Union 
européenne. Le TFUE (article 89) maintient l’unanimité et la consultation simple du Parlement européen pour 
fixer « les conditions et les limites dans lesquelles les autorités compétentes des États membres (…) peuvent 
intervenir sur le territoire d'un autre État membre en liaison et en accord avec les autorités de celui-ci ». Le 
Conseil des ministres Justices et Affaires intérieures fixe, quant à lui, les grandes orientations, tout en prenant 
des décisions fondamentales relatives au fonctionnement de l’agence (nomination du directeur et des adjoints 
par exemple). Le conseil d'administration comprend, par ailleurs, un représentant de chaque État membre.  

Sous un angle plus pratique, chaque État désigne une unité spéciale de police chargée des relations avec 
EUROPOL, et nomme des officiers de liaison qui participent aux travaux d’échange d’informations et 
d’analyse116.  
L’échange de données initié dès l’origine n’a pas cessé de prendre de l’ampleur. Les formes de criminalité 
visées se sont diversifiées pour faciliter des enquêtes de dimension européenne. À cet égard, le règlement 
2016/794 consolide la base juridique de l’Unité de signalement des contenus sur internet, tout en autorisant 
EUROPOL à communiquer des données personnelles à des entités privées (fournisseurs de services en ligne 
par exemple), ou à en recevoir d’elles.  
Grâce à une confiance partagée, les États alimentent un système de différents fichiers de données de mieux en 
mieux gérés car interconnectés. Ces éléments servent de base aux analyses élaborées par l’agence au profit 
des polices nationales.  
Comme la solidarité ne s’arrête pas aux frontières de l’Union européenne, le règlement 2016/794 autorise 
aussi le partage des informations avec des États tiers et des organisations internationales. 

Surtout, EUROPOL dispose de pouvoirs d’enquête par l’intermédiaire d’experts dépêchés dans les États 
membres, grâce à des équipes communes d'enquêteurs. Toutefois, EUROPOL agit uniquement comme un 
instrument de coordination, sous le contrôle des États concernés. Dès lors, les opérations de police judiciaire 
relèvent de la compétence des seules polices nationales.  

EUROPOL produit des résultats. À la suite des attentats de 2015, les données collectées et utilisées ont 
augmenté substantiellement117, tout comme les messages opérationnels. La solidarité policière existe, même 
si elle demeure limitée. 

116 Cons. UE, décembre 2009/371/JAI, 6 avr. 2009, art. 9 : JOUE n° L 121, 15 mai 2009, p. 37. 
117 Voir le rapport d’activités pour l’année 2015. 



60 

II. EUROPOL, une solidarité limitée

Instrument d’une solidarité affichée, EUROPOL se heurte encore à plusieurs obstacles. Les uns tiennent à la 
vision globale de l’État en matière de sécurité (A), les autres à la pratique des forces de sécurité (B). 

A. La vision globale de l’État

Avec la défense, la sécurité appartient au noyau dur des compétences étatiques. Pour cette raison, les États 
demeurent très vigilants à l’égard de toute initiative qui conduirait à contester leur suprématie.  
Le droit français reste marqué par cette vision stato-centrée de la sécurité. L’article L 111-1 du code de la 
sécurité intérieure dispose que « L’État a le devoir d’assurer la sécurité ». L’article se poursuit par une 
énumération des partenaires concernés. Il cite les collectivités territoriales ou encore les associations, mais à 
aucun moment l’Union européenne ne l’est. La structure globale du code de la sécurité intérieure confirme la 
conception nationale de la sécurité, puisque les aspects européens en sont totalement absents. 

Organiquement, les forces de sécurité en France s’inscrivent dans un schéma d’une grande stabilité. Le 
ministre de l’Intérieur demeure la figure tutélaire de la sécurité et, par voie de conséquence, le supérieur 
hiérarchique des policiers nationaux et des gendarmes. Son autorité se prolonge localement par l’intermédiaire 
du préfet de département. 
Plus que d’autres États, la France tient un discours à plusieurs facettes. Son exposition à des menaces graves 
l’incite à soutenir la coopération policière européenne. Pourtant, elle plaide aussi pour le respect des 
compétences régaliennes. Le ministère de l’Intérieur a, par exemple, insisté sur la prééminence étatique en 
matière de renseignement. Indissociable des intérêts fondamentaux de la nation, le ministère met en avant 
l’article 4.2 TUE118 pour justifier l’absence de compétence de l’Union en la matière et plaider en faveur d’une 
gestion strictement gouvernementale119. 

La France voit aussi parfois dans l’Europe une source de remise en question de son architecture de sécurité. 
Son choix de disposer de deux forces nationales, l’une civile et l’autre militaire, l’expose à des critiques plus 
indirectes que directes. L’Union européenne ne remet pas frontalement en question l’existence d’une force de 
police à statut militaire. En revanche, certaines de ses décisions obligent la France à se réformer comme le 
démontre la réorganisation du temps de travail des gendarmes. 
Modèle historique d’un État unitaire, la France illustre un choix centralisateur assez peu propice au transfert 
de certaines compétences à une entité supranationale. 

La retenue française s’ajoute à celle d’autres États réservés à la perspective de toute évolution fédérale de 
l’Europe, ce qui obère les possibilités d’émergence d’une véritable police fédérale européenne. Sa création 
bouleverserait les équilibres juridiques. Elle impliquerait obligatoirement l’apparition d’un pouvoir politique 
supranational, ou encore d’un droit pénal européen appliqué, logiquement par un juge pénal européen. En 

118« L'Union respecte l'égalité des États membres devant les traités ainsi que leur identité nationale, inhérente à leurs structures
fondamentales politiques et constitutionnelles, y compris en ce qui concerne l'autonomie locale et régionale. Elle respecte les 
fonctions essentielles de l'État, notamment celles qui ont pour objet d'assurer son intégrité territoriale, de maintenir l'ordre public 
et de sauvegarder la sécurité nationale. En particulier, la sécurité nationale reste de la seule responsabilité de chaque État 
membre. »  

119 Question écrite du Sénateur Houpert, n° 19207 du 10 décembre 2015, réponse JO Sénat 28 juillet 2016, p. 3363. 



61 

l’état du droit de l’Union européenne, une évolution de ce type n’est d’ailleurs pas envisagée. Selon l’article 
72 du Traité sur le fonctionnement de l’Union européenne (TFUE) : « Le présent titre (espace de liberté, de 
sécurité et de justice) ne porte pas atteinte à l'exercice des responsabilités qui incombent aux États membres 
pour le maintien de l'ordre public et la sauvegarde de la sécurité intérieure ». 

En outre, les États ont pris soin de limiter la capacité d’intervention de la Cour de justice de l'Union 
européenne, connue pour son activisme favorable à une intégration toujours plus poussée de l’Union. 
Conformément à l’article 26 TFUE, elle « n’est pas compétente pour vérifier la validité ou la proportionnalité 
d’opérations menées par la police ou d'autres services répressifs dans un État membre ni pour statuer sur 
l'exercice des responsabilités qui incombent aux États membres pour le maintien de l’ordre public et la 
sauvegarde de la sécurité intérieure ».  
Dès lors, EUROPOL demeure un moyen de coordination. Une prudence étatique comparable se retrouve à 
propos du corps des gardes-frontières européens. Comme Europol et contrairement aux apparences, il 
n’aboutit pas à fédéraliser la surveillance des frontières extérieures, laquelle dépend des États. En revanche, à 
la différence d’EUROPOL l’agence, créée en 2016, a franchi une étape supplémentaire en disposant d’un 
pouvoir d’influence, voire de contrainte sur les États jugés défaillants120. Ainsi, le contrôle des frontières 
extérieures s’inscrit davantage dans une logique de déconcentration progressive entre l’Union et les États que 
dans celle d’une coopération même efficace. 

Bien que conscientes de leurs intérêts partagés, les forces de sécurité ont conservé l’habitude de travailler en 
dehors de toute perspective intégratrice. 

B. La pratique des forces de sécurité

Deux pratiques se dégagent. 
La première a trait aux réserves persistantes des forces de sécurité à travailler ensemble, particulièrement 
lorsqu’elles appartiennent à la sphère de l’action répressive et à celle du renseignement.  
À la lumière des attentats de 2015, la Commission européenne a regretté des blocages persistants en matière 
de partage d’informations entre les services des États européens121. Malgré les outils développés par 
EUROPOL, en particulier le centre européen de lutte contre le terrorisme, les vieux réflexes de rétention 
d’informations perdurent. Le règlement 2016/794 amorce une timide avancée en demandant aux États de 
mieux transmettre à l’agence les données nécessaires à la lutte contre le crime organisé et le terrorisme. En 
l’absence de moyens de pression autres que politiques, il s’agit davantage d’une invitation que d’une 
obligation. 
En tout état de cause, l’agence demeure contrainte par l’article 88 TFUE en vertu duquel les États membres 
restent compétents en matière opérationnelle. 

La suivante incite à plus d’optimisme. Plutôt que de rejeter la coopération, les États la développent, mais en 
dehors de l’Union européenne. Traduction d’un pragmatisme justifié, l’article 73 TFUE les y autorise en 
disposant : « Il est loisible aux États membres d'organiser entre eux et sous leur responsabilité des formes de 
coopération et de coordination qu'ils jugent appropriées entre les services compétents de leurs 
administrations chargées d'assurer la sécurité nationale ». 

120 P. de Bruycker, « Le corps européen des gardes-frontières, les limites d’une nouvelle forme d’agence européenne », RFDA 2017, 
p. 922.
121 COM(2016) 602 final.



62 

Par voie de conséquence, les formes de coopération se caractérisent par leur diversité. Elles sont formelles ou 
informelles, bilatérales ou multilatérales, ce qui conduit à contester la situation d’EUROPOL comme élément 
central de la coopération. Il existe, par exemple, des réseaux extérieurs à l’Union et regroupant des services 
répressifs. 
La solidarité passe par la confiance. Or, cette dernière ne se décrète pas, elle se construit. Souvent, des relations 
interpersonnelles favorisent l’efficacité de la coopération. Si les structures européennes sont indispensables, 
notamment pour développer les relations entre les différents acteurs, elles n’effacent pas l’intérêt d’autres 
canaux, y compris s’ils existent davantage sur terrain qu’à des échelons plus élevés. 

La force de gendarmerie européenne122 illustre, par exemple, la solidité et l’utilité des réseaux au service d’une 
solidarité européenne des forces de sécurité. 
À l’initiative de la France, les sept forces de police à statut militaire123 des États membres de l’Union se sont 
associées au sein d’une structure souple à la fois proche et distincte de l’Union européenne. Afin d’affirmer 
leur identité par rapport à des forces à statut civil privilégiées par une approche anglo-saxonne, les 
gendarmeries européennes ont démontré leur capacité à travailler ensemble autour d’objectifs communs. Si 
elle est dépourvue de tout pouvoir d’intervention à l’intérieur de l’Union, elle contribue à resserrer les liens 
entre les professionnels ainsi qu’à améliorer les capacités de gestion de crise hors du territoire de l’Union124.  

En définitive, EUROPOL concrétise la prise de conscience des États d’un besoin accru de travailler ensemble. 
Son évolution et son fonctionnement témoignent du chemin parcouru depuis sa création. D’abord accueillie 
avec scepticisme par certains États membres, l’agence a acquis un rôle important en matière de coopération 
policière. Néanmoins, elle ne peut pas produire plus que ce que les États et les professionnels acceptent.  
Plus largement, EUROPOL s’inscrit dans un environnement européen qui évolue rapidement en matière de 
sécurité. Plusieurs règlements et directives (sur les armes, le blanchiment, les données personnelles…) 
composent un droit européen de la sécurité intérieure de plus en plus riche. Sera-t-il pour autant efficace dans 
la durée ? 

122 F. Durand, « La force de gendarmerie européenne : contribution à l’Europe de la sécurité » in Annuaire du droit de la sécurité 

et de la défense 2017 (sous la dir. de O. Gohin et F. Durand), Mare et Martin, Paris, 2017, p. 335. 
123 La Garde civile espagnole, la Gendarmerie française, les Carabiniers italiens, la Maréchaussée royale néerlandaise, la Garde 
nationale républicaine portugaise, la Gendarmerie roumaine et la Gendarmerie militaire polonaise (la Viešojo saugumo 
lituanienne est partenaire et la gendarmerie turque observatrice). 
124 La FGE a, par exemple, été engagée, en 2007, lors de l’opération « ALTHEA » de l’UE en Bosnie Herzégovine, en 2009, sous 
commandement OTAN, dans la mission de la Force Internationale de Sécurité et d’Assistance (ISAF) en Afghanistan, en 2010, en 
soutien à la mission des Nations Unies en Haïti après le tremblement de terre, puis en 2014, en République Centrafricaine. 



63 

Monsieur Clément TULLOUE 

Doctorant en Droit 
Laboratoire CERDACFF 

La solidarité à travers le droit au logement 

125La solidarité à travers le droit au logement est, pour reprendre l’expression du Conseil d’Etat dans 
son rapport de juin 2009 : « une [grande] question émotionnelle et suscitant une [importante] mobilisation 
militante »126 en France depuis l’appel lancé, directement à la population, durant l’hiver 1954 par l’Abbé 
Pierre127 en faveur des sans-abris.  

La question du logement en France est une question récurrente depuis le début du XIX° siècle. Dès la 
première phase d’industrialisation et d’urbanisation cette problématique sociétale va obliger l’Etat à mettre en 
place une politique du logement pour veiller à ce que chaque citoyen puisse bénéficier d’un toit. La litanie des 
lois visant à permettre à chacun de disposer d’un logement va alors commencer : 1850, 1864, 1902, 1908, 
1912, 1918, 1928, 1929, 1930, 1947, 1948, 1982 Quilliot, 1984, 1986, 1988, 1989, 1990 Besson, 1992, 1996, 
1998, 2002 SRU, 2006, 2007 Dalo, 2009, 2014 Alur. La liste est longue et risque de continuer à s’allonger car 
en l’espace de près de deux siècles, la question du droit au logement ne semble n’avoir jamais été résolue au 
niveau national.  

Sur le plan international, le droit au logement est reconnu depuis la Déclaration universelle des droits 
de l’Homme du 10 décembre 1948 et le Pacte international relatif aux droits économiques et sociaux du 16 
décembre 1966128. Il constitue un droit opposable dans de nombreux pays tels que la France ou l’Ecosse. 

Pourquoi parler de solidarité à travers le droit au logement ? 

Il apparaît que le droit au logement tout comme l’accès à l’eau potable, à l’électricité, à des sanitaires, 
au chauffage ou plus récemment l’accès à internet est un droit fondamental. Or la solidarité, est rappelons-le 
en quelque sorte un devoir moral inné, qui vise à lier de manière étroite dans des rapports de dépendances 
réciproques des personnes ayant une communauté d’intérêts, une identité commune et qui les incite à 
s’épauler, à s’entraider. Le but, in fine est de permettre à chacun de disposer d’un cadre qui respecte des 
principes minimums afin de pouvoir vivre dans la dignité. Ainsi, comme l’a décrit l’intitulé de la loi du 31 
mai 1990 n°90-449 dite loi Besson, il faut garantir le droit au logement [qui] constitue un devoir de solidarité 
pour l’ensemble de la Nation. 

Pourtant, même si le droit au logement peut sembler concerner en premier lieu les personnes sans 
domicile fixe, il n’est pas interdit d’écrire qu’elles ne sont pas les seules concernées. En effet certains facteurs 
empêchent de nombreuses personnes de bénéficier du droit à un logement décent. Pour eux, aussi la solidarité 
nationale s’applique grâce à plusieurs mécanismes. 

125 Le style oral a été conservé 
126 Conseil d’Etat, « Droit au logement, droit du logement », rapport du 10 juin 2009, p.22 
127 Le travail que ce dernier a fourni par la suite, pour lutter contre le mal-logement perdure désormais, avec la Fondation qui 
porte son nom. Cette dernière publie chaque année un rapport sur le mal-logement en France ainsi que des études sur les 
causes de ce mal-logement. 
128 Ce texte international est entré en vigueur le 03 janvier 1976, à ce jour 71 Etats sont signataires et 166 parties. C’est l’article 
11-1 de ce Pacte qui reconnaît le droit au logement. Source (page internet) Nation Unies, Collection des traités  



64 

Le droit au logement implique un devoir de solidarité qui s’applique de manière égale sur le plan 
national grâce à des politiques publiques d’amélioration de l’habitat mais aussi sur le plan local grâce à la 
planification urbaine. 

I/ L’action au niveau national pour l’amélioration du droit au logement 

      La solidarité dans l’accès à un logement décent ne s’arrête pas à la grande précarité mais au contraire, 
elle vise à limiter l’impact financier du logement.  

A/ La solidarité s’exerçant au-delà de la grande précarité 

En France, le nombre de personnes considérées dans un état de grande précarité, c’est-à-dire 
mal-logées ou sans logement selon les statistiques de l’INSEE, s’élève à environ 3 millions. Selon la dernière 
Enquête nationale sur le logement de 2001 : 86 000 personnes sont sans domicile en France métropolitaine, 
548 000 sont dépourvues de logement personnel (hébergement chez des tiers, en camping, ...) et 2 200 000 
vivent dans des conditions très difficiles (absence de chauffage, d’équipement sanitaires, ...). 

Une fois ces chiffres en tête, il est aisé de penser que la précarité ne touche que 3 millions de français. 
Cette réflexion est une erreur, car avoir la possibilité de vivre dans un logement avec des conditions qui ne 
serait pas très difficiles ne signifie pas que le droit à vivre dans un logement décent et digne est respecté. Ainsi 
de nombreuses personnes vivent dans des logements qui ne leur permettent pas de vivre dans des conditions 
nécessaires à leur développement. Or il s’agit d’un principe à valeur constitutionnelle consacré par le Conseil 
constitutionnel à travers le Préambule de la Constitution de 1946 en son article 10 : « La Nation assure à 
l'individu et à la famille les conditions nécessaires à leur développement. »129 

En 2017, selon la Fondation Abbé Pierre c’est 4 millions de personnes qui sont mal-logés et 12 millions 
qui sont fragilisés dans leur rapport au logement130. 

Le logement décent se laisse alors définir par l’architecture même du logement selon Jacques Fierens, 
Professeur de Droit de Liège131. Le droit au logement serait, selon lui, construit à partir de sept grands 
éléments.  

En premier, il y aurait le toit qui est la consécration formelle du droit au logement. Les murs 
porteurs sont constitués par les textes juridiques qui consacrent, eux-mêmes, d’autres droits qui fondent le 

129 Conseil d’Etat, « Droit au logement, droit du logement », rapport du 10 juin 2009, p.26 : « Le Conseil constitutionnel a en 
effet jugé dans sa décision du 19 janvier 1995, par référence aux alinéas 10 et 11 du Préambule de la Constitution de 1946 mais 
aussi au principe constitutionnel de la sauvegarde de la dignité humaine contre toute forme de dégradation 27, que « la 
possibilité pour toute personne de disposer d’un logement décent est un objectif de valeur constitutionnelle » et « qu’il 
incombe tant au législateur qu’au Gouvernement de déterminer, conformément à leurs compétences respectives, les modalités 
de mise en œuvre de cet objectif à valeur constitutionnelle ; que le législateur peut à cette fin modifier, compléter ou abroger 
des dispositions législatives antérieurement promulguées à la seule condition de ne pas priver de garanties légales des 
principes à valeur constitutionnelle qu’elles avaient pour objet de mettre en œuvre ». Sans reconnaître au droit au logement 
la nature d’un droit subjectif directement invocable par les citoyens, le Conseil en fait une finalité assignée à l’action de l’État, 
à charge pour le Parlement et le Gouvernement de le mettre en œuvre 28. Et il précise que ce droit porte sur un logement 
décent. » 
130 Fondation Abbé Pierre, 22° rapport sur : « L’état du mal-logement en France », 2017,430 p. 
131 J. Fierens, « S’il te plaît, dessine-moi un logement », issu de Droit au logement : vers une obligation de résultat ?, La 
Charte, Bruxelles, 2013, pp. 131-154  



65 

droit au logement. Dans la suite de cette construction vient un élément essentiel, la porte qui signale les acteurs 
de l’obligation de ce droit et établit le lien avec la notion d’expulsion. Les fenêtres, qu’elles soient ouvertes 
ou fermées au monde, renvoient aux éléments non juridiques indispensables pour disposer d’un logement 
décent. L’aménagement du logement concerne les aspects qualitatifs du droit au logement. Les marches du 
perron, quant à elles, indiquent l’effectivité du droit et les recours possibles. Enfin, viennent les fondations qui 
s’attachent au contexte sociétal dans lequel doit se vivre le droit au logement. 

Cette architecture démontre ainsi que le droit au logement décent et digne se définit plutôt comme le 
droit à un logement apaisant, avec une intimité minimum. La Déclaration universelle des Droits de l’Homme 
du 10 décembre 1948132 et la Charte sociale révisée du 03 mai 1996 parlent d’un logement qui doit « permettre 
à une « famille » au sens large d’habiter. » 

De même le Pacte international relatif aux droits économiques sociaux et culturels du 16 décembre 
1966 précise que : « Les États parties (…) reconnaissent le droit de toute personne à un niveau de vie suffisant 
pour elle-même et sa famille, y compris (…) un logement suffisant, ainsi qu’à une amélioration constante de 
ses conditions d’existence »133 

Un des facteurs qui limite ce droit à un logement décent et digne est le coût qui doit être payé pour 
pouvoir accéder à ce type de logement. 

B/ Le prix du logement limitant l’accès à un logement décent 

La relation entre les propriétaires et les locataires a toujours été une source d’inquiétude. Le législateur 
depuis près de 50 ans ne cesse d’essayer de rééquilibrer les droits des locataires face aux propriétaires (avec 
les lois de 1982, 1986 et 1989 par exemple) 

Dans cet objectif d’équilibre entre les propriétaires et les locataires, le législateur avait voulu définir 
par la loi du 1er septembre 1948, la notion de juste loyer en intégrant comme critère la surface corrigée qui est 
liée à des éléments tant qualitatifs que quantitatif. Le législateur avait également bloqué les loyers dans 
l’ancien. 

La Charte social européenne révisée vise également à permettre l’accès à logement décent en son 
article 31 : « en vue d’assurer l’exercice effectif du droit au logement, les parties s’engagent à prendre des 
mesures destinées : / – à favoriser l’accès au logement d’un niveau suffisant ; / – à prévenir et à réduire l’état 
de sans-abri en vue de son élimination progressive ; / – à rendre le coût du logement accessible aux personnes 
qui ne disposent pas de ressources suffisantes. ». Selon l’analyse du Conseil d’Etat dans son rapport de 
2009 : « Le logement d’un coût abordable doit pour sa part être entendu comme celui qui permet à l’occupant 
d’en assumer les frais, tout en conservant un niveau de vie minimum »134. 

Or, il se trouve que suite à la crise économique de 2008, le coût du logement n’a jamais été aussi 
important pour les ménages accentuant de facto la précarité de nombreuses catégories de la population. Le 

132 L’article 25 alinéa 1 de la Déclaration universelle des droits de l’homme du 10 décembre 1948 proclame que « toute 
personne a droit à un niveau de vie suffisant (…) pour assurer sa santé, son bien-être et ceux de sa famille, notamment pour 
(…) le logement (…) ». 
133 Le Conseil d’État considère que le Pacte, qui ne crée d’obligations qu’entre les États, ne peut pas être directement invoqué 
par les particuliers (CE, Rouquette et autres, 5 mars 1999, AJDA, 1999, p. 420 et 462) 
134 Conseil d’Etat, « Droit au logement, droit du logement », rapport du 10 juin 2009, p.29 



66 

montant plus élevé dans les grandes villes des loyers a incité le législateur français à adopter la loi du 24 mars 
2014 n°2014-366 dite Alur (Accès au logement et à un urbanisme rénové). Cette loi a permis de mettre en 
place un mécanisme de blocage des loyers dans les grandes agglomérations, ce dernier a commencé à être 
appliqué dans des villes telle que Paris (1er août 2015) ou Lille (1er février 2017) non sans, toutefois, quelques 
difficultés135. 

L’amélioration de l’accès à un logement que l’on peut qualifier d’apaisant passe aussi par son 
implantation géographique qui a un impact important sur son coût. 

II/ Le droit au logement à travers la planification urbaine locale 

L’application d’un droit au logement décent et digne passe aussi par la localisation géographique du 
logement car il est un marqueur social de premier ordre. 

A/ L’étalement urbain comme facteur aggravant du non accès à un logement « apaisant » 

 La ségrégation spatiale est également une cause de mal-logement dès le XIX° siècle, cependant la 
politique de création de villes nouvelles et des grands ensembles dans les années 70-80 a accentué cette 
ségrégation spatiale. Elle a notamment été causé par la création de banlieues, de cités dortoirs, d’un espace 
périurbain. Dans cet espace périurbain les loyers ont paradoxalement tendance à augmenter ces dernières 
années. En effet, les communes, face à l’afflux de population, ont mis en place des politiques visant à améliorer 
le cadre de vie de ces nouveaux ménages. Ainsi mécaniquement plus il y a de services plus un logement verra 
son prix augmenter.  

Cependant, cet étalement urbain de la ville sur la campagne va avoir pour effet d’augmenter les temps 
de trajet ou de transport nécessaires pour aller dans les bassins d’emploi136. Or cette augmentation du temps 
de trajet va avoir pour conséquence de rehausser le coût de la vie (multiplication du nombre de voitures pour 
effectuer les trajets pendulaires) et réduire les possibilités offertes aux ménages d’amélioration de leur 
logement et le précariser137. 

135 Plusieurs arrêts sont allés dans le sens d’une censure de la décision du préfet de plafonner les loyers en raison d’une 
méconnaissance du texte de loi de 2014. Cette dernière visait un plafonnement des loyers dans la « zones d’urbanisation 
continue de plus de 50 000 habitants où il existe un déséquilibre marqué entre l’offre et la demande de logements » et non 
une seule ville. De facto, il n’est pas possible de limiter à Lille ou à Paris même le plafonnement des loyers. Le plafonnement 
des loyers doit donc être étendu à l’ensemble de l’agglomération lilloise (59 communes) et à la région Ile-de-France qui 
constitue une zone d’urbanisation continue de l’agglomération parisienne (412 communes).  
Voir notamment : Tribunal administratif de Lille, 15 octobre 2017, req. n° 1610304, TA Paris, 28 novembre 2017, req. n° 
1711728 
136 Op. cit. n°7 p.141 : « ce droit inclut-il une situation favorable par rapport au lieu de travail et aux services essentiels, pour 
un coût raisonnable. Un logement convenable doit se situer dans un lieu où existent des possibilités d’emploi, des services de 
santé, des établissements scolaires, des centres de soins pour enfants et d’autres services sociaux. ». Heidegger, « Bâtir, 
habiter, penser », dans Essais et conférences, A. Préau, Paris, Gallimard, 1958, pp.170-193 : « Un logement adéquat c’est 
suffisamment d’intimité , suffisamment d’espace , une bonne sécurité, un éclairage et une aération convenable (…), des 
infrastructures de base adéquates et un endroit bien situé par rapport au lieu de travail et au services essentiels – tout cela pour 
un coût raisonnable ».  
137 Op. cit n°7 p.141 : « C’est notamment vrai dans les grandes villes et les zones rurales où le coût (en temps et en argent) 
des déplacements pendulaires risque de peser lourdement sur les budgets des ménages pauvres. De même, les logements ne 
doivent pas être construits sur des emplacements pollués ni à proximité immédiate de sources de pollution qui menacent le 
droit de la santé des occupants. » 



67 

L’exemple de l’éloignement du domicile et ses conséquences sur la qualité de vie sont nombreux même 
ici à Nice : lorsqu’une personne travaille en ville mais habite dans l’arrière-pays niçois, même proche, elle 
perd un temps considérable dans les embouteillages (au minimum 1h aux heures de pointes) en plus de son 
temps de trajet habituel pour rejoindre son domicile, ce qui n’en fait pas un logement apaisant. L’éloignement 
des quartiers, qu’ils soient composés d’habitats à loyers modérés ou d’habitats conventionnels, à l’extérieur 
(Est ou Ouest) de la ville de Nice a pénalisé les ménages qui n’ont pu accéder facilement aux nombreux 
services qui sont disponibles en ville. 

Le droit au logement ne peut se penser qu’en partenariat avec d’autres droits. Une des causes de ce 
mal-logement est la construction même de la ville qui dans son hyper centre recense des quartiers dégradés et 
de l’autre côté des quartiers excentrés laissés à la marge. 

B/ La rénovation urbaine source de solidarité pour accéder à un logement décent 

La possibilité de disposer d’un logement décent, « apaisant » passe dans un premier temps par la 
limitation de l’étalement urbain dans le but de resserrer la ville sur elle-même et de permettre à toute personne 
d’accéder à tous les services (notamment aux services publics, aux services à la personne, les transports en 
commun). Puis par la planification urbaine et l’aménagement urbain afin de réorganiser la vie sociétale qui 
permet d’éviter ces îlots de mal-logement. 

 Afin de pouvoir atteindre cet objectif, il est nécessaire d’utiliser au mieux des outils juridiques qui 
existent déjà tels que le Plan Local d’Urbanisme (PLU), le Plan Local de l’Habitat (PLH), le Schéma de 
Cohérence Territoriale (SCOT). Il est de surcroît nécessaire de mettre en place des politiques volontaristes de 
rénovation urbaine (menées par les programmes de l’Agence nationale pour la rénovation urbaine par 
exemple), d’aide à l’amélioration de l’habitat (Agence nationale de l’habitat), d’amélioration des moyens de 
transport en commun dans la ville afin de limiter les nuisances sonores ou olfactives et de ramener la nature 
en ville.  

Par ailleurs, la mixité sociale est une notion à mettre en avant dans la réorganisation de la ville car elle 
permet d’éviter de retomber dans la ghettoïsation des quartiers mais aussi le cercle vicieux de l’étalement 
urbain.  

Ces actions ont pour but d’éviter que la population parte de la ville vers la périphérie. Elles garantissent 
à la population de gagner en confort de vie et de pouvoir bénéficier in fine d’un vrai logement abordable, 
décent, digne et apaisant.  

La notion de droit au logement doit évoluer car le logement n’est que la structure or un logement est 
bien plus que ça, il est un marqueur social. Il est donc nécessaire de s’orienter vers un droit à habiter car habiter 
c’est vivre et non survivre dans des conditions indécentes138. 

138 Op. cit n° 7 p.141 : « habiter inclut la relation aux autres membres de la famille, aux voisins, à l’habitation elle-même, au 
quartier »  



68 

Mme Claudine Terrazzoni 
Maitre de Conférences en droit public 
Membre du CERDACFF 

Solidarité et urbanisme social en FranceSolidarité et urbanisme social en FranceSolidarité et urbanisme social en FranceSolidarité et urbanisme social en France    

La solidarité est un principe philosophique inspirant ou motivant la règle de droit en matière d’urbanisme. 

Il suppose en effet non seulement une dépendance mutuelle entre les hommes mais aussi un sentiment qui pousse à 

s’accorder une telle aide mutuelle. 

Or, il convient de constater en matière d’urbanisme et de logement que le principe de solidarité repose sur une 

véritable obligation juridiquement affirmée. Le sentiment devient une norme… 

Par conséquent cette interdépendance pose concrètement le problème de la carence de l’offre de logements 

accessibles, aux personnes mal-logés ou sans domicile fixe alors que cette offre dépend d’une intervention des 

pouvoirs publics reposant en grande partie sur l’initiative privée. Le sentiment est dès lors encouragé par des 

incitations fiscales et patrimoniales pour les personnes privées et donne lieu à des sanctions imposées aux 

personnes publiques que sont les Collectivités territoriales n’ayant pas atteint les objectifs fixés par la Loi. 

Le principe philosophique de solidarité en matière de logement est par conséquent fondé sur la sanction lorsqu’il 

n’est pas respecté par les Collectivités territoriales et sur l’incitation lorsqu’il a pour origine l’initiative de personnes 

privées. L’ambiguïté du concept érigé en principe dans le domaine de l’urbanisme social (1) trouve sa limite dans le 

principe de réalité (2).      

Partie 1 : Un principe philosophique affirmé en urbanisme social.

La réservation et l’attribution de logements sociaux ainsi que l’affirmation d’un droit au logement opposable est 

prévue par divers textes législatifs et règlementaires ayant fait l’objet d’une réforme importante au début de l’année 

2017 relative à l’égalité et à la citoyenneté (Loi n° 2017-86 du 27 janvier 2017). 

A- L’obligation de disposer de logements sociaux.

Aux termes de la Loi du 13 décembre 2016 sur le Renouvellement Urbain, les Communes remplissant certains 

critères fixés par le Code de la Construction et de l’Habitat avaient, en fonction de l’importance de leur population, 

l’obligation de disposer de 20 à 25 % de logement sociaux. 

La Loi relative à l’égalité et à la citoyenneté du 27 janvier 2017 concerne essentiellement la mixité sociale et a pour 

objectif de permettre une plus grande efficacité du dispositif relatif à la construction de logements sociaux. Un volet 



69 

spécifique a été consacré au renforcement de la mixité sociale et de l’égalité des chances dans l’accès au logement. 

Elle concerne les Communes de plus de 3500 habitants. 

Des sanctions avaient été prévues pour les Communes ne respectant pas les seuils de construction imposés et les 

Préfets avaient la possibilité de mettre en œuvre une procédure de « constat de carence » ayant pour effet 

notamment de prononcer des sanctions financières à l’encontre de ces dernières. 

La réforme opérée en janvier 2017 se veut plus dissuasive à l’égard des Communes n’ayant pas atteint les objectifs 

fixés par l’Etat et prend des mesures dans le domaine du logement pour favoriser le « vivre-ensemble et lutter 

contre les phénomènes de ségrégation territoriale ». La définition des logements dans les Communes pouvant être 

considérés comme des logements locatifs sociaux fait l’objet d’une liste limitative donnée par le Code de la 

Construction et de l’Habitat (Art. L.302-5 du CCH.) Tel est le cas des logements ayant fait l’objet d’une convention 

d’aide publique (APL), des aires permanentes d’accueil des gens du voyage, des résidences universitaires, des 

logements acquis grâce à un taux zéro préférentiel. 

La contractualisation d’objectifs et de moyens des obligations des Communes est prévue pour une durée de 6 ans 

pouvant être révisée après 3 ans.  

B- Le droit de réservation et d’attribution de logements sociaux.

L’attribution et la réservation de logements sociaux participent à la mise en œuvre du droit au logement pour les 

personnes défavorisées ou aux ressources modestes. 

L’attribution des logements doit tenir compte de la diversité de la demande. Elle doit favoriser l’égalité des chances 

des personnes concernées ainsi que la mixité sociale des villes et des quartiers. Elle concerne les personnes 

physiques de nationalité française et les personnes physiques de nationalité étrangère en situation régulière sur le 

territoire français.  

L’Etat, ainsi que les Collectivités territoriales ou les Etablissements de coopération intercommunale et divers 

organismes publics, bénéficie d’un droit de réservation sur au moins 20% des logements construits dans une 

Commune. Ce pourcentage pouvant atteindre 30% lorsqu’il y a eu une participation publique à cette construction 

par un apport de terrain ou un financement. 

Par ailleurs, un droit au logement opposable (DALO) permet aux particuliers mal logés de faire valoir leur droit au 

logement en introduisant un recours contentieux devant les juridictions administratives. 

Les objectifs philosophiques de solidarité en matière de logement trouvent cependant leur limite lors de leur mise 

en œuvre effective. 

Partie 2 : Un principe de réalité limitant sa mise en œuvre.

Le principe de solidarité en matière de construction de logement se heurte à une résistance de fait en raison des 

impératifs du droit de la construction en France et en considération de l’effet relatif tant des sanctions prévues que 

de l’attractivité des projets. 

A- Les impératifs de l’aménagement foncier.



70 

La construction d’immeubles comportant de nombreux appartements et leurs dépendances doit respecter des 

normes précises relatives aux voies et réseaux divers (desserte en eau, électricité, assainissement, accès à la voirie 

publique, évacuation des eaux pluviales, accès par les services de secours, parcs de stationnement, accessibilité aux 

personnes en situation de handicap, etc…). 

Elle ne peut en outre être envisagée que sur des parcelles de terrains situés dans des zones autorisant la réalisation 

de tels projets. La construction de logement sociaux est particulièrement difficile à mettre en œuvre dans les centres 

de villes anciennes. Elle est aussi rendue plus complexe dans des zones géographiques où la constructibilité est 

limitée par les lois de protection du Littoral, de la Montagne, de la Faune et de la Flore, etc... Elle est enfin limitée 

dans les zones assujetties à des Plans de Protection contre les Risques (inondations, incendies, séismes, submersion, 

risques industriels etc…). 

B- L’effet relatif des sanctions et de l’attractivité des projets.

Un certain nombre de sanctions sont prévue lorsque les Communes ne respectent pas l’impératif de solidarité prévu. 

Leur droit de réservation d’un quota de logements sociaux sur les bâtiments réalisés sur leur territoire peut être 

supprimé. Mais, il convient d’observer que s’il n’y a que peu ou pas de logements concernés, cette sanction risque 

d’être inopérante. 

La possibilité pour l’Etat d’exercer un droit de préemption sur les ventes d’immeubles en se substituant à leur 

acheteur peut être mise en échec par le paiement d’une amende ou par la décision du vendeur de renoncer à la 

vente envisagée. 

Il convient enfin d’observer que ce principe philosophique de solidarité imposée repose en grande partie sur 

l’incitation donnée aux investisseurs privés. Il apparait que les avantages fiscaux et financiers, certes avantageux, ne 

soient pas suffisamment incitatifs face aux risques d’impayés par les locataires ou à une rentabilité incertaine. 



71 

Monsieur Bertrand GASIGLIA 
Chercheur associé, Laboratoire CERDACFF 

Premier adjoint au maire de Tourette-Levens. 

 « La solidarité envers les aînés : quand le politique prend la main. 

L’exemple de l’Allocation personnalisée d’autonomie » 

S’il est un cadre dans lequel on s’attend à trouver l’expression de la solidarité humaine c’est bien 

celui de la cellule familiale. 

Quoi de plus naturel en effet, quoi de plus humain que de s’occuper de ses enfants, de ses parents 

ou de ses grands-parents.  

Le Code civil, écrit sous Napoléon Ier et véritable pierre angulaire de l’organisation de notre société, 

consacre l’importance de la famille et s’attache tout particulièrement à définir les conditions de la 

filiation et d’exercice de la solidarité entre les générations.  

Il préconise en son article 205 que « les enfants doivent des aliments à leur père et mère ou autres 

ascendants qui sont dans le besoin ». 

Cet article est resté inchangé dans sa version de 1803 et continue à s’appliquer en 2017. 

Aussi, les structures publiques sont elles appelées à intervenir lors de défaillances constatées. C’est 

notamment le cas lorsque les parents sont jugés inaptes à s’occuper de leurs enfants mineurs. 

Le juge peut ainsi prononcer le retrait partiel ou total de l’autorité parentale et confier l’enfant à un 

tiers ou aux services du Conseil départemental. 

En ce qui concerne l’exercice de la responsabilité inverse, à savoir celle légitime de la solidarité des 

enfants devenus adultes majeurs envers leurs ascendants, la situation est plus complexe. Elle 

appelle notre attention dans le cadre de l’intervention qui vient clôturer cette journée. 



72 

On peut difficilement concevoir qu’un juge puisse prononcer la déchéance de la filiation. Certes 

l’article 223-3 du Code civil sanctionne jusqu’à 5 ans d’emprisonnement et 75.000 € d’amende celui 

qui « délaisserait une personne qui n’est pas en mesure de se protéger du fait de son âge ou de son 

handicap». Mais cet article conserve une porte générale et ne se limite pas aux seuls descendants. 

Aussi, la prise en charge des personnes âgées est très fortement le fait de l’autorité publique qui 

vient suppléer la défaillance familiale. 

On observe ainsi la mise en œuvre de mesures d’action publique complexes et diversifiées qui visent 

à protéger et à accompagner les « aînés » comme on dit pudiquement (retraites, aides ménagères, 

activités de loisirs, transports, téléalarme…)  

Mais le pouvoir (religieux ou politique s’est attaché très tôt à mettre en place des dispositifs 

spécifiques d’aide qui ont pris souvent la forme de création de lieux d’hébergement. 

Le terme d’« hospice » qui définissait initialement un lieu d’accueil pour des personnes délaissées 

ou en difficulté est très vite associé dans le langage courant et même techno-administratif à un lieu 

d’hébergement des personnes âgées nécessiteuses.  

Cette évolution langagière démontre bien la place prépondérante que prennent dans le champ 

social les actions de solidarité à destination des personnes âgées.  

Dans la société française pourtant « laïcisée » les ordres religieux continuent certes à jouer un rôle 

non négligeable dans l’accueil et l’hébergement des personnes âgées. Mais les politiques publiques 

encadrent désormais fortement ce champ d’action. 

La terminologie en vigueur place aujourd’hui au premier plan la notion de dépendance. 

Les termes de « vieux » et « d’hospice » sont ainsi dévalorisés et ne sont plus guère utilisés dans le 

langage techno-administratif.  

Ce glissement sémantique est accompagné de l’intrusion du terme de dépendance qui occupe 

aujourd’hui une place prépondérante dans le discours sur les politiques à destination des personnes 

âgées. 



73 

En 1997, est créée « la prestation spécifique dépendance » qui sera rebaptisée « allocation 

personnalisée d’autonomie » en 2002. 

Il s’agit de verser une aide financière individuelle permettant de rémunérer des personnes tiers 

(voire des membres de sa famille) qui viennent en aide pour les actes de la vie quotidienne. 

Or, après plusieurs années de tergiversation qui ont permis la récupération des sommes engagées 

sur les héritages, il a été décidé de l’universalité et du non remboursement des allocations versées. 

Le transfert par l’État de cette mission sociale aux Conseils départementaux (aux mêmes titres que 

l’insertion, la compensation du handicap et la protection de l’enfance) n’est qu’un des aspects de 

cette « fausse décentralisation » dont la France semble s’être fait une spécialité. 

Il s‘agit en réalité de permettre à l’État de se désengager financièrement et de transférer ainsi une 

partie de la dette publique auprès des collectivités locales. 

En effet, si l’APA (comme les autres prestations sociales) est versée par les départements et si le 

classement en GIR (catégories qui permettent la fixation des sommes à verser) relève des services 

médicaux-sociaux des conseils départementaux, les procédures sont strictement encadrées 

administrativement et économiquement.  

C’est l’État qui fixe les montants des prestations et c’est ce même État qui devrait compenser 

financièrement à l’euro près les sommes engagées. 

La collectivité départementale ne peut se défausser de cette mission et ne peut moduler les 

montants accordés. 

On sait pourtant que la compensation versée ne couvre que partiellement les sommes engagées par 

les départements, constituant ainsi une source de fragilité financière et de tensions entre le pouvoir 

central et les collectivités départementales. 

Pour revenir à notre sujet du jour, il est notable que le pouvoir politique ait choisi la mise en place 

d’une allocation universelle qui ne tienne que partiellement compte des revenus des personnes et 

pour ainsi dire pas tout de la relation entretenue avec les descendants.  

S’agit il pourtant d’une rupture avec les fondamentaux de l’article L 205 évoqué à plusieurs reprises ? 



74

Non car la logique qui prévaut est autre. 

Nous sommes avec l’APA en présence d’une prestation qui vise à compenser la dépendance définie 

comme la difficulté à accomplir seul les actes de la vie quotidienne. 

La question de l’hébergement et de l’alimentation (la restauration) restant elle du ressort de 

l’individu et éventuellement des membres de sa famille. 

Le caractère universel de cette prestation et sa non récupération sur succession relèvent ainsi de 

l’expression par le pouvoir d’une solidarité indépendante des ressources financières.  

Néanmoins, plusieurs problématiques ne sont pas résolues en raison des évolutions constatées ; 

allongement de la durée de vie, diminution du nombre d’enfants, dispersion géographique, arrivée 

à l’âge de la retraite des baby boomers… 

La question du financement de la dépendance dans la durée reste alors posée et le seul recours à 

l’universalité des prestations apparaitra comme insuffisant. 

La question d’un risque « dépendance », l’appel au secteur privé, sont des solutions abordées mais 

jamais mises en œuvre jusqu'à présent. 




